
 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 2 

CEMAL NAR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BATILILAŞMANIN SONU 

İRTİDAT 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 3 

CEMAL NAR                               

 

07. 01. 1955 de Kahramanmaraş / Hartlap’ta doğdu. 

İlkokulu kendi şehrinde, İmam Hatip Lisesini 1973’de 

Diyarbakır’da, Yüksek İslam Enstitüsü’nü 1977 de Kayseri’de 

bitirdi ve aynı yıl Kahramanmaraş /Andırın Lisesine Din Dersi 

Öğretmeni olarak tayin edildi. 1980’de atandığı 

Kahramanmaraş İmam Hatip Lisesinde eğitim ve öğretimin 

yanında uzun yıllar değişik yerlerde sohbet, vaaz, seminer, 

konferans ve yazılarıyla halk eğitimine katkı sundu, irşat ve 

tebliğ hizmetlerinde bulundu. Aynı okuldan 2003’de emekli 

olmak zorunda kalan yazar, halen okuma, yazma, irşat ve 

tebliğ çalışmalarını sürdürmektedir. Evli ve dört çocuk 

babasıdır.  

Cemal Nar yazılı çalışmalarının bir kısmını 

www.cemalnar.com sitesinde yayınlamaktadır. Sohbet, vaaz, 

ders, seminer, konferans gibi görsel çalışmalarının bir kısmını 

da videolar halinde Youtube sayfasında sunmaktadır. Zaman 

içinde değişik gazete, dergi ve sitelerde yazdı. İnternette 

yazarın binlerce makalesine ve videosuna erişilmektedir.  

Yayınlanmayı bekleyen birçok eseri yanında yazarın 

yayınlanmış kitapları şunlardır:  

1- Anılar Ve İbretler, 2- Bu Sistemden İslam’a, 3- 

İslamlaşma Bilinci, 4- İslam Sancısı, 5- Arş Gölgesi, 6- 

Tasavvufun Anahtarı, 7- Âlimin Önderliği, 8- İslam’da Devlet 

Ve Siyaset, 9- İlim Ve Özgürlük, 10- İlim Ve İktidar, 11- 

İmanın Kıymeti ve Korunması, 12- İman Ve Etkisi, 13- 

Aydınlanma Yolu Tasavvuf, 14- İnançta Arınma, 15- İnançta 



 

 4 

Kirlenme, 16- Okuma Aşkı, 17- İslam’a Göre Irkçılık ve PKK 

Ekseninde Kürt Sorunu, 18- İnsana Ulaşmak, 19- Cihad ve 

Zafer Şartları, 20- İnancın Kıvancı, 21- Sistem ve Şeriat, 22- 

Osmanlıdan Cumhuriyete Büyük Kırılma, 23- Gönül Azığı, 

24- Laiklik Sorgulaması, 25- Derdimiz İslam, 26- Adı 

Konmamış Savaş, 27- Batılılaşmayla Hesaplaşma, 28- 

Batılılaşma Cinnetinde Aydınların Karanlığı, 29- Kitap Sevgisi 

Yazma Aşkı, 30- İmam Hatip Davası Ve Hacı Kalay, 31- 

İslam’ın Özeti, 32- İslam’da Irkçılık Ulusalcılık Milliyetçilik 

33- İslam’sız Olmaz 34- İlimsiz Olmaz 35- Davetsiz Olmaz, 

36- Hesaplaşmadan Olmaz, 37- Kıymet Bilmek. 38-  

Hatırlatmalar. 39-  Laik Sistemde İslamî Siyaset Sorunu. 40-  

Müslüman Kimliğin Kodları. 41-  Bize Düşen. 42-  İslam 

davası.  43-  Din Diyalog Ve Ilımlı İslam. 44-  İslam’da Sakal 

Ve Kıyafet. 45-  Okuduğun Kadarsın. 46-  Islam’da İnsan 

İlişkileri - Din Muameledir- 47- İslam’a Ensar Olmak 48- 

Tanıdığım Maraşlı Hocalar 1 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 5 

 

 

 

 

 

 

 

İthaf 

 

Kahramanmaraş’ımızın kurtuluşunda görev almış bütü 

şehit ve gazilerimizin aziz ruhlarına hürmetlerimizle… 

 

Cemal Nar 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 6 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖNSÖZ  

SORUN BATILILAŞMA 

BATIDAN GELEN KÜFÜR 

Sorunun Kaynağı Batı 

Küfür Batıdan Geldi 

Önce Kur’an’la Savaştılar 

Kafirlik Böyle Başlar      

Yasamanın Kaynağı Nedir? 

Din ve Vicdan Özgürlüğü 

Laiklik Kafirlik 

Ders Almanın Zamanıdır 

“Çağdaşlaşma” Kafirleşme 

 

İNANÇ AÇISINDAN DURUM TESBİTİ 

Batılılaşmanın En Büyük Sorunu: İrtidat 

İman Ve Mü’min 

Hangi İman Geçerlidir? 

Küfür Ve Kafir 

Tehdit Edilen Kafir Olur mu?  

Şirk Ve Müşrik  

Küçük Şirk Nedir Küçük Müşrik Kimdir? 

Nifak Ve Münafık  

İrtidat Ve Mürted  

Müslüman Kafir Olur mu? 

Günah Kafirleşme Sebebi 

 

İRTİDAT / KAFİRLEŞME CİDDİ BİR SORUNDUR 

Tekfir’i Tanıyalım 

Ciddi Bir Konu 



 

 7 

Bilgi İşe Yaramalı 

Müslümana “Kafir” Muamelesi 

Müslümana “Kafir” Denilir mi? 

Selam Semboldür 

İlim ve İhtiyat 

 

İRTİDAT / KAFİRLEŞME GÖSTERGELERİ  

Kalpte Kafirleşme  

Dilde Kafirleşme 

İşte Kafirleşme  

İşi Terkte Kafirleşme 

Daha Başka Sebepler 

Kafirleşme Sonuçları 

 

SORUNUN ÇARESİ 

Sorumluluk Sürmektedir 

Bize Düşeni Yapmalıyız 

Milletlerin Değişim Yasası 

Sosyal Değişim Yasası 

İşte Batılılaşmanın Sonuçları  

Çare  

Yeniden İslam’a 

 

SONSÖZ  

KAYNAKLAR 

   

 

 

 

 

 



 

 8 

ÖNSÖZ 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bu eser, “Batılılaşma Serisi” için yazdığımız 9. kitaptır. 

Daha önce konuyla ilgili olarak “Osmanlılardan Cumhuriyete 

Büyük Kırılma”, “Sistem ve Şeriat”, “Laiklik Sorgulaması”, 

“Adı Konmamış Savaş”, “Batılılaşmayla Hesaplaşma”, 

“Aydınların Karanlığı”, “Batılılaşma Cinnetinda Aydınlar Ve 

Kurumlar”, “Hesaplaşmadan Olmaz” kitaplarını yazmıştık. 

Seriyi bu kitapla bitirmek istiyoruz. Ancak biliyoruz ki bu 

hamur daha çok su götürür. Bakalım gerisi nasıl gelecek. 

Bize göre bu dokuz kitap, din ve düşünce planında 

Batılılaşmanın başına bir balyoz gibi inerek, o zihniyeti tuzla 

buz etmeye yeterlidir.  Birkaç kuşak insanımızın imanına 

musallat olan bu “deccal” ile imkân ve fırsat bulduğumuz her 

mekânda konuşarak ve yazarak yüz yüze yaka paça cihat ettik 

hamdolsun. Bu nimetinden ötürü Rabbimize sonsuz hamd-u 

senâlarımızı sunar, şükürler ederiz.  

Bir eğitimci ve davetçi olarak fırsat bulduğumuz her 

alanda Batılılaşmanın dinimiz, kültürümüz ve medeniyetimize 

açtığı tahribatı, Müslümanların iman, ibadet, hukuk ve 

ahlaklarına verdiği zararı, sebep olduğu dinden dönme ve 

kafirleşrmeyi anlattık durduk. Ancak, “söz uçar, yazı kalır” 

hikmetine uyarak bu konulara dair bilgi ve fikirlerimizi kısmen 



 

 9 

de olsa kâğıtlara kaydetmek istedik. Allah Teâlâ kendimiz ve 

insanlık için hayırlı ve faydalı kılsın. 

Maksadımız, Allah Teâlâ’nın rızası kazanmaktır. 

Davamız, İslam’ı insanlara ulaştırarak onu bütün dinlere ve 

sistemlere hakim kılmaktır. Bu yüzden kitaplarımızı rahat ve 

anlaşılır bir dille yazdık. Okuyucuyu sıkmamak için akademik 

üsluptan kaçındık. Bilgi aldığımız kaynakları büyük oranda 

zikrettik.   

Allah Teâlâ’dan bu eseri insanlığa faydalı kılmasını 

dileriz. Oluşmasından okunmasına kadar emeği geçen herkese 

teşekkür ederiz. Her hal-u kârda alemlerin Rabbi olan Allah 

Teala’ya hamd-u sena ve şükür ederiz. 

 

Cemal Nar 

Kahramanmaraş 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 10 

SORUN BATILILAŞMA 

 

 

 

 

 

 

 

“Batılılaşmayla Hesaplaşma” kitabımızda genişçe 

yazdığımız gibi1 dünyada  “Batılılaşma”, Batı ülkeleri dışında 

kalan toplumların Batı’nın gelişmişlik seviyesine ulaşma 

çabalarını ifade eder.  Yine oradan alıntılayarak ifade edecek 

olrsak “bizde ise ‘Batılılaşma’, Osmanlıdan Cumhuriyete bu 

ülkenin yönetici ve aydınlarının Batı uygarlığına girme 

çabalarını ifade eder. 

Başlangıçta “gönüllü” veya “serbest” olarak “Kısmen 

Batılılaşma” düşüncesiyle başlayan bu hareketlerin, giderek 

tarihî süreç içinde “Tam Batılılaşma” amacıyla cebir ve şiddete 

dayanan “mecburî” bir benimsetme ve “zoraki” bir “dayatma” 

ile kabullendirmeye dönüştüğünü görürüz.  Bu değişim ve 

dönüşümde halkın bir görüşü de yoktur, etkisi de. Bu açıdan 

bakıldığında “Batılılaşma” süreci, bir ideolojiye bağlı olması 

hasebiyle “totaliter”, ama aynı zamanda hak hukuk tanımaması 

itibariyle de “otoriter” bir “diktatörlük” sürecidir. Fakat gel gör 

ki halkına yabancılaşmış Batıcı aydınlar, Müslüman halkın 

Sevgili Peygamberimizin (sav) çağına “Asr-ı Saadet” 

demelerine nazîre yapar gibi, bu “dini inkar ve geçmişi ret” 

dönemine, “altın çağ” derler. 

                                                 
1 Bu bölümü geniş olarak o kitabımızın “Giriş” bölümünden 

alıntıladık. Bkz. s.27-44. 



 

 11 

Batılılaşma, Avrupa uygarlığının yalnız bilim ve 

tekniğini değil, bütün toplumsal kurum ve kuramlarını toptan 

benimsemeyi içerir. Bu hareket, Türkiye’de Osmanlı 

İmparatorluğumun son dönemlerinde bir çöküşten kurtulmak 

amacıyla başlar. Önceleri herkes, devleti ve milleti kurtarma 

mecburiyetine binaen “Osmanlıcı”dır. Çare olmayıp da 

azınlıklar isyan edip gidince herkes kendi görüşünü seçer. 

“Türkçülük” ve “İslamcılık” yanında “Batıcılık” daha bir 

etkindir. Çünkü arkasında Batılı devletler ve kimi güçlü 

odaklar vardır. Bu yüzden hükümette, maarifte, orduda, 

hariciyede ve basın yayında fikirlerini kısmen hayata geçirirler. 

Bazı fikirleri düşünce olarak kalır. Ancak bütün bu fikirler ve 

belki daha da fazlası, bir başka deyişle tam ve gerçek anlamda 

Batılılaşma Atatürk’ün önderliğinde, onun istek ve emri ile 

Cumhuriyet döneminde hayata geçirilir. Bu dönem ise tarihte 

benzeri görülmemiş bir acıdır Müslümanlar için. Artık 

Müslümanlar, şairlerin dediği gibi, “hânumânsız bir serseridir” 

ve “öz yurdunda garip, öz vatanında parya” olmuştur. 

Batılılaşma, Batı uygarlığının bilim ve tekniğinden öte 

bütün kurumlarını alma amacındadır. Bu yüzden Avrupa ve 

Amerika ülkelerindeki hukuk, politika, sanat, eğitim, hayat 

tarzı alanlarındaki kurumları benimseyerek almıştır. Eskilerin 

tabiri ile “muasır medeniyet seviyesine”, yenilerin deyişi ile 

“çağdaş uygarlık düzeyine” çıkmak için bu uygulamaları 

gerçekleştirmiştir. Türkiyeyi ele geçiren Batıcı kadrolar bu 

maksatla her şeyden önce yönetimde Batılılaşma’yı 

benimseyerek, saltanatı kaldırıp cumhuriyeti (!) kabul etti. 

Sonra da sanki bununla bağdaşamazmış gibi Hilafeti/Halifeliği 

kaldırdı. Daha sonra çorap söküğü gibi Batının hayat tarzını 

belirleyen değerleri sökün etti. Sözde “Hakimiyet kayıtsız 

şartsız milletindir” diyerek, Allah Teâlâ’nın halikiyyet, 



 

 12 

uluhiyyet ve rububiyyet sıfatlarının bir tecellisi olarak 

kullarına sunduğu biricik dini olan “İslam” nimetini, özellikle 

de onun dünyayı düzenleyen kanunlar kısmı olan “İslam 

Şeriatını” kaldırdı.  Yerine Batılı Hıristiyan halkların iradesinin 

bir tecellisi olarak batı ülkelerinden “şeriat” yani kanunlar 

tercüme edip aldı. Böylece Türk halkının iradesi katledilmiş 

oldu. Üstelik dalga geçer gibi güya  “milletin iradesini” tecelli 

ettiren sözde laiklik ve demokrasiyi getirdi. Böylece Türk 

halkının iradesi ve hakimiyeti yerine, Batılı ülkelerin 

halklarının irade ve ilkeleri, mutlak hakikat ve değişmez bir 

ilke olarak alındı. Kiminle savaştığını bilmeyen zavallılar, 

sanki Allah Teâlâ’nın şeriatını kaldırmaya güçleri yetecekmiş 

gibi, “şeriat mülgadır” dediler. Sanki öyle demekle “şeriat” 

“kaldırılmış” olacakmış gibi kendince konuşuyor, keyfince iş 

yapıyorlardı. 

Evet, güya ülkeye cumhuriyet, demokrasi, laiklik, 

modern batı hukuku, hayat tarzı ve insan hakları geldi. Söylem 

böyleydi. 

Peki ya eylem? Uygulama nasıldı?  

Gerçekten hakimiyet kayıtsız şartsız milletin miydi?  

Yasama, yürütme ve yargıda tek geçerli olan halkın 

iradesi miydi? 

Ne gezer?  

Halk inim inim inletildi. Ezildi, kan kusturuldu. Ne 

istedi ise tam tersi yapılarak cezalandırıldı. Artık halkın 

esamisi okunmuyordu. Memleket tam bir totaliter diktatörlük 

içine düşmüştü. Bugün bile çağın faşist devletleri bir bir yıkılsa 

da bu ülkedeki Batılılaşma belasının getirdiği faşist anlayış ve 

uygulayış hâlâ yıkılmıyordu.  

Yasama ve yürütme böyle olunca haliyle yargıda da 

Batılılaşma muhakkak olacaktı.  Derhal gereği düşünüldü: 



 

 13 

Dine ve şeriata dayalı mahkemeler kaldırıldı. İslam kanunları, 

Şeriat hükümleri yerine Batı’da uygulanan idarî, medenî, ticarî 

ve cezaî kanunlar/yasalar alındı. Ailede evlenme ve boşanma 

gibi şahıslar hukukunda, borç, eşya ve ticaret hukukunda İslam 

kanunları terk edilerek Batı hukuku aynen alınıp uygulandı. 

Laiklik Batıda herkese din ve vicdan özgürlüğü 

verirken, herkese din ve inancını öğrenme, yaşama, yaşatma ve 

yayma hakkını verirken, bu ülkede laiklik, hiçbir zaman gerçek 

anlamında uygulanmadı. Haliyle halka hiçbir fayda vermedi. 

Tam tersine, hep “din düşmanlığı” şeklinde anlaşılarak öylece 

uygulandı. “Tevhid-i tedrisat”, yani “öğretim birliği” yasası 

çıkarılarak okullar bütünüyle Milli Eğitim Bakanlığı'na 

bağlandı ve din eğitim ve öğretimi yapan bütün okullar, 

medreseler kapandı. Devlet kendisi de din eğitimi vermedi. 

Din, teoride ve pratikte yokluğa mahkum edildi. Hatta 

aşağılandı, bilim düşmanı gibi yaftalanan din hurafe ve 

sapıklık kabul edildi. Üniversiteler ve bilim kurumlan Batı 

modeline göre yeniden düzenlendi. Böylece dini öğretmeyen 

eğitim kurumları, tanrı tanımaz materyalist ve pozitivist 

felsefeleri “din” gibi öğretmeye çalıştı.  

Günlük yaşamda da Batılılaşmaya önem verildi. 

Osmanlıda önce sarık atılarak fes alınmıştı. Nihayet fes, 

Fas’tan alınmıştı. Yani Müslüman bir halkın giysisi idi. Fakat 

Cumhuriyette o da atılarak yerine tamamen Batıyı temsil eden 

şapka alındı ve giyilmeye zorlandı. Kıyafet de buna eşit olarak 

değişti. Dini kıyafetler tamamen yasaklandı, Batılı kıyafetler 

zorunlu kılındı. Görgü kuralları da değiştirildi. Sünnete dayalı 

İslam’ın “âdâb-ı muâşeret” denilen görgü ve terbiye kuralları 

terk edilerek Batılıların görgü kuralları geçerli kılındı. Sağ elle 

yemek yemek bile artık ayıplanıyordu.  



 

 14 

Bütün bunların sonucu olarak Türkiye bir İslam devlet 

ve medeniyeti zihniyet ve şahsiyetinden çıkartılarak, tam 

aksine Yahudilerin ve Hıristiyanların yaşadığı bir Avrupa 

devleti kimliği ve kişiliği kazandırılmaya çalışıldı. Dahası, 

bunlarla da yetinilmeyerek, Avrupa devletlerinin bağlı 

bulunduğu tüm uluslararası örgütlerde yer aldı. Belki de bunu 

taçlandıracak son merhale olmak üzere AB’ye girmek için 

halen “kapı önünde” çabalayıp durmaktadır. 

 

İşte basit bir özetle de olsa Batılılaşma macerası budur. 

Şimdi biz bu kitabımızda bu büyük değişimin, yani 

Batılılaşmanın, yani İslam din ve medeniyetinden çıkıp 

Yahudiler ve Hıristiyanların çoğunlukla yaşadıkları Batı 

Medeniyetine girmenin sebeplerini, tarihi arka planını ve 

macerasını anlatmaya ve bu maceranın Müslüman milletlerin 

üzerindeki olumsuz etkilerini tespit etmeye çalışacağız.  

Bir başka deyişle dünyada söz sahibi koca bir 

imparatorluktan parçalana parçalana küçücük bir devlet ile 

teselli bulmanın da ötesinde, yeni nesillerin içine düştüğü 

inkar, şüphe, şahsiyetsizlik, kargaşa, karmaşa, anarşi, terör ve 

hatta iç barışın bozularak fertlerin, ırkların ve bölgelerin 

birbirine yabancılaşması ve düşman olmasının sebeplerini, 

neticede geri kalmanın, yoksulluğun, yolsuzluğun, maddi 

manevi nimet ve servetlerimizin emperyalizme peşkeş 

çekilmesinin zararlarını ve gerekçelerini belirlemeye 

çalışacağız.  

Bütün bu olanlar, toplumda din duygusunu yok 

ediyordu. Sadece dine de değil, artık milletin tarihine, kültür ve 

medeniyetine de düşman bilinerek savaş açılıyordu. Bir yandan 

din, tarih ve medeniyet artık okullarda okutulmadığı gibi özel 

derler alarak eğitimin boşluğunun gönüllü doldurulması 



 

 15 

yasaklanıyordu. Yeraltındaki Bizans kalıntıları büyük paralar 

harcanarak gün yüzüne çıkarılır ve görkemli korumalar altına 

alınırken, ecdadımızın yaptığı medeniyetimizin harika eserleri 

harap olurken tamir edilmiyor, yıkılmaya ve yok olmaya terk 

ediliyordu. Hatta yol yapma, alan genişletme, yeni bina yapma, 

yıkılma ve tehlike oluşturma gibi yoktan bahanelerle bizzat 

devlet tarafından yıkılıyordu.  

Bütün bunlar nesillerin ruhunu öldürüyordu. İnsanların 

adı Müslüman adı idi ama inancı ve hayat tarzı ile dini çoktan 

hayatından kovmuşlardı. Din artık onlara bir şey ifade 

etmiyordu. Helal ve haram kavramlarının hayatında bir etkisi 

yoktu. Dinin kanunlarına göre değil, artık keyfince yaşayıp 

gidiyordu. Bunu da aydınlanma, modernlik, çağdaşlık, 

sekülerizm gibi kendilerince parlak kelimelerle ifade ediyor ve 

övünüyorlardı. Sonuçta dine göre bir yaşam biçimini gericilik, 

tutuculuk, yobazlık sayıyordu. Yani çoktan dinden çıkmışlardı 

ama haberleri yoktu. 

Oysa İslam dini kamusal alan dahil, hayatın her alanına 

dair hükümler, kanunlar, yasalar koymuştur. Hayatta yaşanan 

her durumun dinde “ahkam-ı şer’iyye” denilen bir değer 

hükmü vardır. Her vaziyet, ya farz, vacip, sünnettir, ya da 

haram, mekruh, müfsittir. Bunlar değilse muhakkak mubahtır. 

Hayatta bunun ötesinde bir durum zaten yoktur.  

İşte Batılaşma ile yaşanan modernleşme veya 

çağdaşlaşma, laiklik veya sekülerizm adına bu İslamî hayata 

başkaldırır. Müslümanlara göre burada başlar. Çünkü bu, 

dinden çıkıp küfre girmenin, yani irtidat etmenin başlangıç 

noktasıdır. 

Dinin kamusal rolü ya da Din-Devlet arasındaki ilişkinin 

Batılılaşma veya bir başka deyişle modernizm süreci ile 

birlikte köklü bir değişime uğradığı ve bu alanda 



 

 16 

karşılaştığımız sorunların büyük çoğunluğunun Batılılaşmadan 

kaynaklandığı artık bugün kimsenin inkar etmediği bir 

gerçektir. Genel kabule göre Batılılaşma, dinin toplumsal 

rolünü ve etkisini bitirmiştir. Onu “din bir vicdan işidir” 

diyerek onu karanlık dehlizlerde ölüme terk etmiştir.  

Batılılaşma, laiklik adına din-devlet ayrılığı ile tarihten 

bugüne yaşanan geleneksel yapıları alt üst ettiği için 

Türkiye’de Müslümanlar bu gerekçelerle Batılılaşmaya karşı 

olmayı, dinî bir “vecibe” bir “farziyyet”, yani mutlak 

zorunluluk ve gereklilik olarak kabul etmişlerdir. Bu açıdan 

Batılılaşma, devlet ile milletin, batıcı aydın ile Müslüman 

alimlerin çatıştığı noktadır. Bu giderek halklar arasında da 

ayrışmaya sebep olacaktır. Bu da Batılılaşma ile gelen büyük 

bir sorundur. 

Müslümanlar ilim ve tekniğe “hikmet” diye bakarak 

kendi malları kabul eder ve “nerede bulurlarsa almayı” hak 

sayarlar.2 Bu yüzden Osmanlının son zamanlarındaki 

Batılılaşmasını, ilim ve teknik iktibasından öte götürmeyi, 

hayatın her alanında onları taklit etmeyi yanlış görürler. Bir 

medeniyetten diğerine geçmek, yani İslam medeniyetini terk 

ederek Batı medeniyetini olduğu gibi kabul etmek, sosyal ve 

kültürel açıdan büyük bir hatadır, tarihî bir cinayettir. Din 

açısından ise sonucu irtidat/dinden dönme olan bir 

“kafirleşme” sürecine giriştir. Bilinçli Müslümanlar bu yüzden 

“Batılılaşmaya” “kafirleşme” sayarak karşı çıkarlar.  

                                                 
2 Rasûlullah (as) şöyle buyurdu: “Hikmet, değerli bilgiler, müminin 

yitik malıdır, onu nerede bulursa almaya hak sahibidir.” (Tirmizi, 

İlim 19; İbn Mâce, Zühd 17) Bu hadis çeşitli yollardan nakledilmekle 

birlikte umumiyetle zayıf kabul edilmiştir. Ancak hadis usulü ilmine 

göre “nasihat ve uyarıya dair hadisler, zayıf da olsa alınır ve 

faydalanılır.” 



 

 17 

Böyle bir sistemde Müslümanların öncelikli sorunu, 

kendilerinin ve nesillerinin imanını korumaktır. Sonra dini 

kendi kaynaklarından öğrenebilecekleri bir eğitim imkanını 

bulmak için çabalamaktır. Bundan sonrası millete gerçek 

İslam’ı yaşayarak anlatıp onun hakimiyetini sağlamak için 

ceht, çaba, gayret ve mücahade etmeyi sağlamaktır. Yani cihat.  

Bugün gerek Türkiye’de, gerekse diğer İslam 

ülkelerinde İslam kanunlarının uygulanabileceği bir siyasal ve 

toplumsal düzenin kurulmasını amaçlayan hareketler hep 

olagelmiştir.  Ne var ki İslam’a ve Müslümanlara en temel 

haklarını tanımayan ve her bahaneyi kullanarak sürekli 

zulmeden sistemler yüzünden bu hareketler her zaman 

kendilerini doğru ifade edecek imkan ve fırsatı 

bulamamışlardır. Bu hareketlerin çoğunun uzun soluklu 

olmaması veya hiçbirinin tam bir başarı yakalayamaması, 

sadece kendi kusurlarından değildir. Burada bir sorun varsa, 

daha çok, demokrasi, insan hakları, hukukun üstünlüğü ve 

halkın iradesine saygıdan bahseden, ama bütün bu ilkeleri 

bizzat kendisi çiğneyen zalim, “otoriter”, “totaliter”, “diktatör” 

ve “faşist” sistemlerin kaynaklanmaktadır. Yoksa hukukun 

üstünlüğünün ve adaletin olduğu her zeminde Müslümanlar 

başarıyı yakalayacakları kuşkusuzdur.  

Bunu çok iyi bilen bizdeki Batıcı sistem, her düşüncenin 

sosyal hayatta yer almasına izin verirken, İslam düşüncesinin 

sosyal hayatta yer almasına, devlet ve düzen içinde etkin 

olmasına asla izin vermemiştir. Buna hep “laiklik” bahanesi ile 

karşı çıkmış, bu tür hareketleri “irtica” sayarak çok ağır 

biçimde cezalandırmıştır.  

 

Batıcılar,  “ülkelerin gelir düzeyi yükseldikçe kişilerin 

bir dine sahip olma eğiliminin düştüğünü” iddia ederler. 



 

 18 

Öyleyse ekonomisi bir hayli yükselerek dünyada önemli bir 

sıraya gelen bu ülkede niye hala bir İslam Partisi kurmak 

yasaktır? Komünizmin, sosyalizmin, kapitalizmin, faşizmin, 

nasyonalizmin partileri var ve seçimlere katılıyorlar. Fakat hâlâ 

bir “İslam Partisine” izin yok. Bahanesi laikliktir. Oysa laikliği 

kendilerinden aldığımız Batılı ülkelerde “Hıristiyan Partileri” 

vardır. Buna ne demeli? Bu mudur Batılılaşma adına yapılan 

çağdaşlık, modernizm, özgürlükler, insan hakları ve düşünce 

hürriyeti? 

Batıcılar bu ve benzeri ne kadar parlak söylemlerde 

bulunurlarsa bulunsunlar, şu anda korkunç bir dayatma, baskı, 

cebir ve şiddet içinde kendi halklarına zulüm etmektedirler. 

Kendilerine saygı duyup değer veriyorlarsa, her şeyden önce 

bu çifte standarttan, iki yüzlülükten, yani sahtekarlıklarından 

vaz geçmelidirler.  

İşte bu kitap hem onlara, hem herkese tutulan bir 

aynadır. Gerçeği görüp görmemek küşkusuz bizi aşan bir 

hidayet işidir.  Biz ancak bize düşen davet ve tebliğ ile 

görevliyiz. Diyoruz ki, buyurun, gözünüz görüyor, beyniniz 

algılıyor, zihniniz kavrıyorsa gerçekler burada. Şimdi bu 

sorunu daha yakından görmeye çalışalım. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 19 

BATIDAN GELEN KÜFÜR 

 

 

 

 

 

 

 

Sorunun Kaynağı Batılılaşma 

Osmanlı Devleti tarih sahnesinden çekilirken siyaseten 

mağlup olan İslam dünyası, amansız işgallerde çok çirkin 

zulüm, işkence ve yağmalara maruz kalmıştır. 

Bu bakımdan çağımız, İslam dünyasının siyasi, iktisadî 

ve kimlik/kişilik açısından yoğun işgaller yaşaması yüzünden 

İslam’ı öğrenme, yaşama ve yaşatma davası açısından çok zor, 

çok olumsuz, çok talihsiz zamanlardır. “Müslümanlık bizden 

evvel böyle zillet görmedi” diyerek o günlere tanıklık eden şair 

çok haklıdır. Ruhu şâd olsun. 

Daha sonra gelen bağımsızlık hareketleri tam 

bağımsızlığa kadar gidememiş, halkı Müslüman olan birçok 

ülke, siyaset ve iktisat kadar, hala kültürel işgal altındadır. 

Kendi kimliğinden ve kişiliğinden koparılarak ecnebi bir 

kimlik ve yabancı bir tarzla hayatı yaşamaya mahkûm 

edilmiştir. “Mankurt” ya da “müstağrip” denilen Batızede 

mahluklar böyle türemişlerdir. 

Hiç şüphesiz bizim kimliğimizi oluşturan unsurların 

başında aziz dinimiz İslam gelir. Ama genellikle gizli açık 

emperyalist işgal yaşayan İslam ülkelerinde İslam’ın 

öğrenilmesi ve hayata uygulanması yasaktır. Bu yasağı aşmak, 

uluslararası yasalara rağmen, kabul edilmiş insan haklarına 

karşın yine de büyük sorun olmaktadır. Üstelik insan 



 

 20 

haklarının, hukun üstünlüğünün, din ve vicdan hürriyetinin 

kabul gördüğü böyle bir zamanda çağdaş söylem ile uygulanan 

eylem arasında oluşan uçurumlar, insanı yaşamaktan 

soğutmakta, insanlardan nefret etmesine sebep olmaktadır. Hiç 

şüphesiz yaşanan gerçekler insanlar arasında uyuşmazlığı 

körüklerken, çağın parlak söylemlerine itimatsızlığı da 

beraberinde getirmektedir. Evet, yaşananlar ile söylenenler çok 

fena bir çelişki oluşturmaktadır. 

 

Küfür Batıdan Geldi 

İslam toplumlarında bugünkü anlamında “kafirleşme 

sorunu” bize Batıdan geldi. Batılılaşma, böyle böyle 

kafirleşme oldu. Hakikat güneşinin doğduğu yeri unutan bizler, 

güneşin battığı karanlığın coğrafyası olan Batıya ilgi duymaya 

başladığımız gün, bir afyonla uyuşarak yavaş yavaş 

zehirlenmeye de başlamıştık.  

Batılılaşma ile hesaplaşma zarureti buralardan 

kaynaklanmaktadır. 

Batıcılık, güya Osmanlı Devletini kurtarmak ve 

modernleştirmek amacıyla Tanzimat'tan sonra ortaya çıkan 

fikir akımlarından biridir. Hatta birincisidir. Batıcılık fikrinin 

temelinde Tanzimat dönemindeki ve daha önceki ıslahat 

hareketleri yatar. I. Meşrutiyet, Batılılaşma hareketlerinde bir 

dönüm noktasını teşkil eder. 

Batıcılara göre Osmanlı Devleti'nin en önemli sorunu 

Batılı olamamaktan kaynaklanmaktadır ve tek kurtuluş yolu 

çağın fikir ve ihtiyaçlarına uygun medeni bir devlet ve millet 

haline gelmek, yani Batılılaşmaktır. Işık kaynağı Batı'dır, ona 



 

 21 

gitmek şarttır. Çünkü ona karşı çıkacak ikinci bir medeniyet 

yoktur.3 

Daha önce de görmüştük, Batıcılık düşüncesini 

benimseyen insanlar kendi aralarında tam bir uyum 

gösterememişlerdir. Çünkü batılılaşmayı isteyen iki grup 

vardır ve bu iki grup karşı fikirdedirler. Birinci grubun lideri 

Abdullah Cevdet'tir ve batının "bir gül olduğunu ve bu gülü 

dikenleriyle benimsememiz gerektiğini" savunur. Sonuçta 

Batıcılar, İslam hukuk ve medeniyetinden koparak, Batı'nın 

sosyal, siyasi ve ekonomik ve felsefi fikirlerine uygun bir 

devlet oluşturulması gerektiği düşüncesindedir. Hatta bir kısım 

Batıcılara göre Batı'nın her yönüyle, yani kılık kıyafetten tutun 

da, içki, kumar, dans, balo, sosyal ilişkiler vs. benimsenmesi 

gerektiğini belirtirler. Bu bir yaşama biçimidir. Batıcılara göre; 

Batılılaşmak, yani Avrupa devletlerine benzemek 

kaçınılmazdır. İslamiyet ve batıl inançlar kalkınmaya engel 

oluşturmaktadır.  

Bizim açımızdan bu bir küfür ve irtidat, yani dinden 

dönmedir ve asla tasvip edilemez. Bu milletimizin intiharı 

demektir. Tanzimat döneminden sonra bu durumu gören o 

zamanki Müslümanlar da zaten yapılan işin adını açıkça 

koymuşlardır: "Gavurlaşma". Onlara göre "tanzimat", "gavurla 

Müslümanın karıştığı ve gavura 'gavur' demenin yasak olduğu" 

bir devirdir. Tesbit çok doğrudur. 

İkinci grup ise Celal Nuri ve arkadaşlarıdır. Celal 

Nuri'nin Batıcılık düşüncesi ise "batının sadece ilmini, 

teknolojisini almamızın yeterliliğini, Osmanlı Devleti hakkında 

düşmanca duygular besleyen Batıya, kültürel açıdan karşı 

                                                 
3 Bkz. 

http://tr.wikipedia.org/wiki/Bat%C4%B1c%C4%B1l%C4%B1k 



 

 22 

çıkmamızın gerektiğini" savunur. Zamanla bu grup ilk grup 

içinde eriyip gidecektir. 

 

Önce Kur’an’la Savaştılar 

Malumdur, dinimizin ve medeniyetimizin kaynağı 

Kur'an’dır. Kur'an, aynen kendisine indirilen insan gibi, 

alemlere rahmet ve ihsandır. Hak ile batılı ayıran bir furkan, 

fert ve topluma saadet ve selamet yollarını gösteren ilahi bir 

beyandır. 

Efendimizin (sav) tavsiyelerinde de belirtildiği gibi, 

O'na sarılanlar "sağlam bir kulpa" yapışmış, fert, aile ve 

toplum olarak bütün sosyal meselelerini en güzel biçimde 

halletmiş, erdemli insan olmanın bütün iyi örneklerini tarih 

içinde göstermiş, bugünün insanına bir "ütopya", bir "efsane", 

bir "hayal" dedirtecek seviyede üstün bir medeniyeti 

yaşatmıştır.  

Son iki üç yüzyıl içindeki bütün hüsranlar, haraplıklar, 

yıkılmalar, dağılmalar, bölünmeler, parçalanmalar, fakirlikler, 

geri kalmışlıklar, ezilmeler, esaretler, işgaller, belli bir adım 

adım O'ndan kopmanın tezahürleridir.  

Ve bu günün, örnek aldığımız bütün Doğu-Batı 

toplumlarını sarsan insanilikten uzak, yığın yığın halli 

mümkün olmayan ferdi ve içtimai problemler, açmazlar, 

çıkmazlar, resmen O'ndan ayrıldığımızın utanç belgeleridir.  

Evet, halli mümkün olmayan sömürü, emperyalizm, 

sosyal, iktisadi, hukuki haksızlık, adaletsizlik, hürriyetsizlik, 

inançsızlık, gayesizlik, gayretsizlik, her birisi insanın hayattan 

kaçışının birer ifadesi olan içki, kumar, oyun eğlence, 

uyuşturucu, seks, intihar, terör... ve dağılan ocaklar, yıkılan 

yuvalar, kopan bağlar, uzaklaşan akrabalar, ayrışan insanlar, 

bölünen milletler, parçalanan devletler, darmadağın olan 



 

 23 

ümmetler ... insanın ucuzladığı, eşyanın kıymete bindiği çarpık 

bir maddeci sistem, şeytani bir sistem...sevgisiz, kişiliksiz, 

ağızlarda çiğnenen lastik kadar olsun tadı tuzu olmayan, 

anlamsız, vahşi ve azgın bir maddeci uygarlık... "hak 

zıpırındır" dedirten gücün amansız ve acımasız vahşeti, gizli 

açık bir sömürü, haydutluk, eşkiyalık... hepsi, ama hepsi de 

Kur’an’dan kopmanın acı faturalarıdır. 

Bunun böyle olacağını Kur'an bildirmişti çok önceden 

hem de nice örneklerle, ondan ayrılmanın küfür, şirk ve nifak, 

dolayısıyla fitne, fesat, zulüm, bağilik, başkaldırı, azgınlık ve 

ahlaksızlık olduğunu, bu yolun da hem dünyada hem de 

ahirette zillet ve azap olduğunu bize bildirmişti Kur'an... 

Küfür önce onunla savaşmaya başladı. Çünkü elde o 

varsa, Müslümanlar mağlup olmazlardı. O yoksa, dağılır 

giderlerdi. Bu gerçeği bir İngiliz Başbakanı kendi 

meclislerinde elinde Kur’an’ı Kerîm, haykırıyordu: 

“Müslümanların elinde bu kitap oldukça, onları asla 

yenemeyeceğiz”.4 

                                                 
4 Prof. Dr. Ahmet Akgündüz yazıyor: “Azılı bir İslâm ve 

Osmanlı düşmanı olan İngilizlerin Müstemlekât Nâzırı ve Başbakanı 

W. E. Gladstone’un Müslümanlar ve İslâmiyet aleyhindeki beyanları 

çok eskilere dayanmaktadır. Önemle ifade edelim ki, İngiliz Gazete 

Arşivlerinde onun İslâmiyet aleyhine olan sözlerinin kısmen de olsa 

sansürlendiğine inanıyoruz. Zira Kur’an’ın aleyhine konuştuğu iki 

yıla ait gazete kayıtları arşivlerde bile bulunmamaktadır. Bu İslam 

düşmanı iki defa Kur’an ve İslam aleyhine ağır hakaretler 

yağdırmıştır. Birincisi Mısır’ın işgali sebebiyledir. Bediüzzaman’ın 

naklettiği cümlesini Muhammed Kutub da tasdik etmektedir. 

İngiliz Müstemlekeler Bakanlığı, 1801 yılında Secretary of 

State for War and the Colonies = Savaş ve Koloniler Bakanlığı adını 

almıştır. 1870-1874, 1880-1882, 1886 (6 ay) ve 18 Ağustos 1892-21 

Hâzıran 1895 tarihleri arasında William Ewart Gladstone 

başbakandır. Müstemlekât Nâzırı ise, The Marquess of Ripon’dir ve 



 

 24 

                                                                                               
bundan sonra 25 Haziran 1895 yılında, Osmanlı yazışmalarında adı 

geçen Joseph Chamberlain (1903 yılına kadar) bu bakanlığı 

yapmıştır. İnglizler, bu adamın Müstemlakât Nâzırı olduğu seneye ait 

konuşmaları ve gazete haberlerini sansür etmişlerdir kanaati bizde 

meydana geldi. Ama onu destekleyen konuşmalarını aynen 

bulduğumuzu belirtelim. William Ewart Gladstone, 1930’lu yıllarda 

Müstemlekât Nâzırlığı yapmıştır 

1882 yılında Mısır Meselesinden dolayı Avâm Kamerasında 

sarfettiği sözlerdir. O zaman Başbakan olan Gladstone Kur’anı bir 

eline alarak Avâm Kamerasında şöyle demiştir: "As long as this 

Quran is in the hands of Muslims, Europe shall not be able to control 

the East = Bu Kur’an Müslümanların elinde oldukça, Avrupa 

Doğuyu yani İslâm âlemini kontrol altına alamayacaktır.” 

Bir görüşe göre de Avâm Kamerasında yaptığı bir konuşmada, 

Müslümanlara ve Türklere yönelik en sert ifadelerini kullanmıştır. 

Bir ara Kur’an-ı Kerimi kasdederek “Bu lanet kitabın takipçileri 

oldukça Avrupa’ya barış gelmeyecektir = As long as there were 

followers of this accursed book, Europe would know no peace” 

diyecek kadar haddini aşmıştır. 

Sevinerek ifade edelim ki, Gladstone’un evinin yanında North 

Wales’de kendi inşa ettiği bir kütüphâne, devamlı Kur’an okunan ve 

Kur’an tefsirleri mütalaa edilen bir İslâmi Eserler Okuma Salonu 

haline gelmiştir. Torunları Christopher Parish ve Profesör Richard 

Aldous onun Kur’an karşıtı görüşlerini tenkit eder hale gelmiştir. 

İngilizlerin kendi kaynağından aktardığımız bu haber, Kur’an’ın bir 

mu’cizesidir. 

“The 200th birthday of former Prime Minister William 

Gladstone, praised for his attitude to the Muslim world, will be 

marked with the opening of an İslâmic reading room at the library he 

established near his home in North Wales. Gladstone's great 

grandson Christopher Parish and Professor Richard Aldous, head of 

history at University College Dublin, discuss the prime minister's 

view of İslâm.” http://news.bbc.co.uk/today 

/hi/today/newsid_7846000/7846601.stm. 

(http://www.risalehaber.com/said-nursiyi-kizdiran-ingilizin-

misir-plani-207068h.htm) 

http://news.bbc.co.uk/today%20/hi/today/newsid_7846000/7846601.stm
http://news.bbc.co.uk/today%20/hi/today/newsid_7846000/7846601.stm


 

 25 

İşte size, Batılılaşmanın neden kafirlik olduğunu açıkça 

gösteren çok çarpıcı tarihi bir müthiş örnek. Batılılaşmayla 

hesaplaşmanın gereğini ve gerekçekerini anlatan önemli bir 

belge: 

 

Kafirlik Böyle Başlar     

Birçok tefsir kitaplarında, Maide suresi 41-44. 

ayetlerinin tefsirinde sebeb-i nüzul olarak bir kaç kıssa 

anlatılır. Bu kıssa geçmişte yaşanan bir kafirleşmenin acı ve 

ilginç bir hikayesidir. İşte onun özeti:  

"Rasulullah Efendimiz (sav Medine’ye teşriflerinde bir 

gün sokakta bir alay kalabalık görür; bir adamın yüzünü 

gözünü boyamışlar, bir eşeğe ters olarak bindirmişler, ellerinde 

elyaftan örülmüş ve zifte bulanmış kamçılar ile döve söve 

götürüyorlar. Sorup sual edince anlaşılır ki bunlar bir bölük 

Yahudilerdir. Sevgili Peygamberimiz (sav) çağırmış onların 

alimlerinin en büyüğünü ve sormuş vaziyeti ona. Anlatmış o 

da.  

Meğer bu adam zina etmiş evli bir yahudidir. Kalabalık 

da döverek ve teşhir ederek ona cezasını vermektedir. 

Efendimiz (AS) sorar Yahudi alimine: 

-Sizde zinanın cezası böyle midir? 

-Evet. 

-Musa'ya Tevrat'ı indiren Allah (c.c.) için doğru söyle, 

kitabınızda zinanın haddini böyle mi buluyorsunuz? 

İşte o zaman o Yahudi alimi süklüm püklüm doğruyu 

söylemek zorunda kalır ve der ki: 

-Böyle yemin verdirmeseydin söylemezdim, doğrusu 

recm’dir. 



 

 26 

Sonra gerçek anlaşılır: Efendim, kutsal kitaplarında, 

başından nikah geçmiş zina eden bir adamın cezası recm, yani 

taş ile öldürülmekdir.  

- Peki, bu nedir? 

- Bu bir dine müdahaledir, ayetleri tahrif ve tağyirdir. 

Yani bozma, değiştirme ve çarpıtmadır. Resmen din 

istismarıdır, küfür ve sapıklıktır.  

İyi de, ellerindeki kutsal kitapta ayetler yerinde duruyor, 

neden böyle çarpıtma ve sapıtma olmuştur? 

Nedeni insanoğlunun kanunları herkese konumu ve 

durumu ne olursa olsun eşit olarak uygulama ve her hal-ü 

karda hukukun üstünlüğünü sağlamadaki şu malum 

zayıflığıdır.  

Hikaye şöyle başlar. Halktan zayıf, sıradan insanlar bu 

zina suçunu işlediklerinde mahkemelerde hakimler onlara 

kitapta yazılan bu ölüm cezasını vererek uygularlardı.  

Ancak, günün birinde devlet ve toplum katında hatırlı, 

zengin, eşraftan evli birisi zina edince, hakimler kitapta yazılan 

bu ölüm cezasını vermekten imtina ederek vaz geçmiş ve onu 

cezalandırmamışlar.  

Aradan bir müddet geçince zayıflardan biri aynı suçu 

işlemişti. Çıkarıldığı mahkemede yargılanarak kanun gereği 

ölüm cezasına çarptırıldı.  Suçlunun cezası infaz edilmek 

istenince bu sefer zayıflar ayaklanmış, "ne oluyor?” demişler. 

“Kanunu zengin fakir demeden uygulamak zorundasınız. Ya o 

zengin ve eşraftan olan da cezalandırılır, veya buna da ceza 

yok!" demişler. 

Bunun üzerine iş karışmış, zengin ve makam sahibini 

cezalandıramayan mahkeme ve alimler kutsal kitapta yazılan 

ilahi kanunları terk yerine kendi kafalarından bir kanun 

koymuşlar. O da şu; bundan böyle bu pis zina suçunu 



 

 27 

işleyenler, Tevrat’ta yazılı Allah'ın (c.c.) kanunları yerine, 

kendi kafalarından koydukları kanuna göre, yukarıda 

anlatıldığı gibi "yüzü gözü karaya boyanacak, liften örülü 

kamçı ile dövülerek ve kötü söylenerek eşeğe ters bindirilip 

teşhir edilecek."5 

Peki, bu işlenen suçlara kutsal kitap içindeki ilahi 

kanunları bir kenara atarak kafadan konan kanunlar ile ceza 

verme işlemine acaba Allah ve Resulü ne diyor? 

Bir de ev ödevi verelim, kitabın kenarına yazarsınız 

artık; bu Yahudilerin yaptıklarında bizi ilgilendiren ne?  

Durup dururken niye yazdık bunları?  

Bizim için fevkalade önemli olan bir gerçeği bir kere 

daha ifade için yazdık. O da, “Batılılaşmanın küfür ve irtidat 

olduğu, onunla hesaplaşmamız ve ilmen onu mahkum etmemiz 

ve vatanımızdan kovmamız gerekir”  gerçeğini ayet ve 

hadislerle delilli ispatlı ifade etme gereği için yazdık. 

 

Yasamanın Kaynağı Nedir? 

Kutsal kitabı bir kenara bırakarak suç ve cezalar da dahil 

olmak üzere hayatı düzenleyen kanunları Kur’an ve Sünnetten 

alma yerine kafadan koyma veya kafirlerden alma işlemine 

acaba Allah ve Resulü ne diyor? Soru buydu değil mi?  

Evet, az önce Maide Suresinin 41-44. ayetlerinde cevabı 

verilmişti hatırlarsanız. Peki bu bilgiler karşısında laikliği 

nereye koyacağız? Bugün Batıcıların en parlak kavramıdır 

laiklik. Batı bu kelimeyi bulup da hayatına uygulayınca, 

                                                 
5 Bu olay için şu kaynaklara bakabilirsiniz: Elmalılı Hamdi Yazır, 

“Hak Dini Kur'an Dili”, c. 3. s. 1682; Kurtûbî, “el-Câmiu li-ahkam'il 

Kur'an”, c. 6. s. 177; Beyzavi, Hazin, Medarik için bkz, “Mecmau't 

tefasir”, c. 2, s. 284; Zemahşeri, “Keşşaf”, c. I s. 613; Sabuni, 

“Muhtasar'u ibn-i Kesir”, c. I s. 518.  



 

 28 

ilerlemenin, kalkınmanın, aydınlanmanın, sanayinin, seri 

üretimin, silahların ve işgallerin imkanını bulmuştur.  

Nedir laiklik? 

Bir tarife göre laiklik, devletin, vatandaşlarıyla olan 

ilişkilerinde inançlara göre ayrım yapmaması ve herhangi bir 

inancın, özellikle de bir toplumda hakim olan inancın, aynı 

toplumda azınlıkların benimsediği inançlara baskı yapmasını 

önlemesi demektir.  

Bu tarifte İslam açısından bir sorun yok. İslam da zaten 

başından beri din ve vicdan özgürlüğünün teminatı altına 

almıştır. İslam devleti de diğer dinlere eşit mesafede bulunmuş,  

birini diğerine üstün tutup tercih etmemiş, azınlıkların hak ve 

hürriyetlerini korumuştur. Bu meseleler dinimiz açısından 

sorun değildir. 

Asıl sorun laiklik düşüncesini doğuran zihniyetin ta 

kendisindedir. Zaten bu yüzden ıslahı da sanki mümkün 

değildir. 

Nedir mi o felsefe? 

Hemen söyleyelim; o felsefe, iman ve inancın yerine, 

aklın egemenliğini kabul eden bir inançtır. Bunun da hukuka 

yansıması, somut olarak devlet ile dinin birbirine karışmaması 

gereğidir. Bu iki düşüncenin siyasi anlamı şudur: Siyasal 

iktidarın, dinin kudret ve otoritesinden arındırılarak bağımsız 

hale getirilmesidir. Yada dinin siyasal erk olarak ne yasamada, 

ne yürütmede, ne de yargıda bir yaptırım gücüne sahip 

olmamasıdır. 

İşte İslam, ne bu felsefeyi, ne de bunun hukuka ve 

siyasete yansımasını asla kabul etmez. Bunu, inkar görür, 

kafirlik bilir. Bu akıl açısından da çok normaldir, çünkü laik 

düşünce din ve inancı inkar ederek aklı onun yerine koyuyor. 

Din, neden kendisini inkar edeni inkar etmesin ki? 



 

 29 

Laikliğin batıda çıkışının sebebi, din ve mezhep 

kavgalarını bitirmek, din ve vicdan hürriyetini temin etmektir. 

Batı buna muhtaçtı. Çünkü yüzyıllardır din ve mezhep 

kavgaları ile birbirlerini yemişlerdi. Üstelik kilise, aynen bir 

devlet idi. Halka ve ilim adamlarına kan kusturuyor, devlet ve 

siyaset adamlarını da vesayeti altın almak istiyordu. Din bir 

afyondu orada. Laiklik bütün bu olumsuzluklara bir son 

vererek iyi kötü onlara bir çözüm getirmişti.  

Aslına bakarsanız “laiklik, siyasal iktidarla din 

arasındaki ilişkilerin belli kurallara göre biçimlenme şeklidir. 

“diye tarif edilebilir Laik bir devlette iki temel unsur 

gerçekleşmiştir: 

1- Devletin temel yapısı herhangi bir dinin inanç sistemi 

ve görüşlerine göre biçimlenmez.  

2- Dinsel görüşler arasında ayrım yapılmaz ve kişisel 

inanç sistemleri devletin güvencesi altındadır. 

İkinci madde açısından bakıldığında İslam dünyasında 

bir sorun yoktur. Çünkü İslam, dinde zorlamayı yasaklamıştır. 

Zorla Müslüman olan, Müslüman sayılmaz ki, İslam bunu 

neden istesindi? Müslümanların arasında gayri Müslimlerin 

varlığı bir sorun değildi.kimse onlara dinlerinden ötürü kötü 

muamele yapmıyordu. Hukuk onlar içindi de aynı zamanda. 

Hakları korunuyordu. 

Ancak sorun, “devletin temel yapısı herhangi bir dinin 

inanç sistemi ve görüşlerine göre biçimlenmez” diyen birinci 

maddede idi. Çünkü, “dinde zorlama yoktur” diyerek 

başkalarının din ve vicdan özgürlüğünü garanti altına alan 

İslam, kendi toplumunda topyekûn hayatı düzenleyen bir din 

idi. Bulunduğu devlet ve toplumun kendi kanunları ile 

yönetilmesini isterdi. Gönüllü İslam’ı kabullenen 

Müslümanların da bunu istemesi ile, yani karşılıklı rıza ve 



 

 30 

anlaşma ile, İslam devleti İslam şeriatı ile yönetilirdi. Bunun 

gayri müslimler için bir baskı aracı olmadığını, onların hak ve 

hukuklarına bir zarar vermediğini, dinlerini öğrenip yaşamada 

bir sorun teşkil etmediğini az önce görmüştük. 

Bu açıdan bakıldığında aslı “din ve vicdan özgürlüğü” 

olan laikliğe, İslam Coğrafyasında ihtiyaç yoktu.  Ne var ki, 

“devletin temel yapısı herhangi bir dinin inanç sistemi ve 

görüşlerine göre biçimlenmez” diyen bir laikliğe de İslam’ın 

ihtiyacı yoktur. Çünkü bu bir inkardır, küfürdür, dinden 

çıkmadır. 

Fakat Batı, amansız bir İslam düşmanı olunca, 

Batıcılarla birlik olarak laikliği esas mecrasından saptırdılar ve 

onu İslam’ı yok etme aracı olarak kullandılar. İslam devleti 

istemiyorlardı. İslam öğrenilir ve yaşanırsa, İslam toplumunda 

haliyle İslam kanunları geçerli olacak, dolayısıyla yürütme erki 

olan devlet veya hükümet de İslam Devleti veya hükümeti 

olacaktı. Bundan daha tabii ne olabilir?  

Batılılar bunu kendi çıkarlarına ters biliyorlardı. O 

yüzden laikliğe misyon değiştirtirerek, İslam’ın andığımız en 

temel özelliğini onun elinden almak istediler. Kullandıkları 

Batıcı kadrolarla bunu da başardılar. Felaketli bir zamanda bir 

oldu bitti ile bunu Müslüman milletlere dayadılar.  

 

Din ve Vicdan Özgürlüğü 

Şimdi bir gerçeği daha tesbit edelim; kişilere din ve 

inanç özgürlüğünün tanınması, laik sistemin zorunlu bir 

sonucudur. Devlet, kişilere, dinsel inançları ne olursa olsun, 

inaçlarını; özgürce seçme ve açıklamak, eğitimini yapmak, 

dinsel inançlarına uygun ibadeti yaşayıp uygulamak, her çeşir 

araç gereçlerle yaymak, örgütlenmek haklarını tanımak ve bu 

hakların kullanımı ile ilgili yasal düzenlemelerde dinî inancın 



 

 31 

türüne göre ayrım yapmamak zorundadır. Bu bir hak ve hukuk 

meselesidir. 

Nitekim mevcut anayasanın Madde 24. maddesi şöyle 

der:  

“Herkes vicdan, dinî inanç ve kanaat hürriyetine 

sahiptir. 14. madde hükümlerine aykırı olmamak şartıyla 

ibadet, dinî ayin ve törenler serbesttir. Kimse ibadete, dinî ayin 

ve törenlere katılmaya, dinî inanç ve kanaatlerini açıklamaya 

zorlanamaz, dinî inanç ve kanaatlerinden dolayı kınanamaz ve 

suçlanamaz. Din ve ahlak eğitimi ve öğretimi Devletin gözetim 

ve denetimi altında yapılır. Din kültürü ve ahlak öğretimi ilk 

ve orta öğretim kurumlarında okutulan zorunlu dersler arasında 

yer alır. Bunun dışındaki din eğitim ve öğretimi ancak kişilerin 

kendi isteğine ve küçüklerin de kanuni temsilcisinin talebine 

bağlıdır. Kimse Devletin sosyal, ekonomik, siyasî veya hukukî 

temel düzenini kısmen de olsa, din kurallarına dayandırma 

veya siyasî veya kişisel çıkar yahut nüfuz sağlama amacıyla 

her ne suretle olursa olsun dinî veya din duygularını yahut 

dince kutsal sayılan şeyleri istismar edemez ve kötüye 

kullanamaz.”6 

                                                 
6 Türk Ceza Kanunu'nun 175, 176 ve 177. Maddeleri "Din 

Hürriyetine Karşı Cürümler"i düzenler. 

Dinî işlerin ya da ibadet ve ayinin yapılmasına engel olanlar ve ihlâl 

edenler; dinlerden birini tahkir maksadıyla bu dinlerce kutsal sayılan 

mabetleri, mezarları, buna benzer yerleri ve bu yerlerdeki eşyayı 

yıkan, bozan ve zarar verenler; ibadethanelerdeki mevcut süslemeleri 

ve eserleri tahrip edenler çeşitli para cezalarına çarptırılır. 

İbadethaneleri her ne suretle olursa olsun kirletmek ise üç aydan bir 

yıla kadar hapis cezasıyla cezalandırılır. Ülkemizde yaşayanların 

büyük bir çoğunluğu İslam dinine inanır. Ancak hukuk sistemimizde 

Müslüman olmayanların da hakları korunmuştur. 



 

 32 

Peki, ya uygulama? 

Acaba Cumhuriyet, bizim dinimiz İslam’ı, az önce 

yazdığımız gibi, özgürce seçme ve açıklamak, eğitimini 

yapmak, dinsel inançlarına uygun ibadeti yaşayıp uygulamak, 

her çeşir araç gereçlerle yaymak, örgütlenmek haklarını 

tanımak ve bu hakların kullanımı ile ilgili yasal 

düzenlemelerde dinî inancın türüne göre ayrım yapmamak 

zorunda oluşuna uymuş mudur? Devlet yasaya bağlı kalmış 

mıdır? Bu toplumsal mukaveleyi ciddiye almış mıdır? 

İşte uygulama, okuyun ve karar verin: 

1924 anayasası "Türkiye devletinin dini İslam'dır" (m.2) 

ibaresini taşımaktadır. Bununla birlikte köklü değişikliklerin 

bir bölümü bu Madde yürürlükte iken yapılmıştır. Bunları 

başlıklar olarak verecek olursak şu yasal düzenlemelerin 

yapıldığı görülmektedir: 

• 1924 hilafeti ilgası. 

• Osmanlı devlet yönetiminde en yüksek dini yetkiye 

sahip olan ve işlevleri arasında siyasal kararları İslam 

hukukuna uygunluğunu gözetmek olan şeyhülislamlık 

makamının 1924'de kaldırılışı. 

• 1924'te tevhid-i tedrisad kanununun kabul edilmesiyle 

medreselerin kapatılması, şer'iye ve evkaf bakanlığının 

kaldırılarak diyanet işleri başkanlığının ihdası. 

• 1925 'te şapka kanunu ve miladi takvimin kabul 

edilmesi tekke ve zaviyelerin kapatılarak tüm faaliyetlerinin 

yasaklanması. 

                                                                                               
Lozan Antlaşması'nın 38. maddesi Türkiye'de oturan herkesin, her 

inancın, her dinin, her mezhebin kendi inanç sistemine göre serbestçe 

ibadet etmesini sağlar. 

Lozan Antlaşması'nın 37, 39, 40 ve 42. maddeleri dinsel eşitlik 

açısından ibadet, mabet tesis etme gibi hakları tanır. 



 

 33 

• 1926'da İsviçre medeni kanunu ve borçlarkanunu ile 

İtalya ceza kanununun kabul edilmesi. Yani İslam hukunun, 

yani şeriatın kaldırılması. 

• 1928'de harf inkilabı ve anayasadan "İslam dini" 

ibaresinin kaldırılarak anayasadaki yemin metinlerinin 

laikleştirilmesi. Bu nedenle yeminle ilgili maddelere "vallahi" 

ifadesi yerine "namusum üzerine söz veririm" ibaresi 

konulmuştur. 

• 1929'da Alman ceza mahkemeleri usulu kanunu ve 

isviçre icra iflas kanununun kabulu. 

• 1930'da imam-hatip okullarının kapatılması. 

• 1931'de Türk Dil Kurumu'nun kuruluşuyla Arapça ve 

Farsça kökenli kelimelerin türkçe'den ayıklanması sürecinin 

başlatılması. 

• 1932'de ezanın ve kametin türkçeleştirilmesi. 

• 1934'te hafız, ağa, şeyh, molla, efendi, paşa, gibi lakap 

ve unvanlarla beraber bazı kisvelerin yasaklanması. 

• 1935'te hafta tatilinin Cuma gününden pazara 

çevrilmesi, 

• 1937'de laiklik kavramının anayasa maddesi haline 

getirilmesi. 

Laikliğe rağmen kaldırılması, kaldırılması, 

kaldırılması… 

İşte gördüğünüz gibi, Batı’da din ve vicdan hürriyetinin 

teminatı olarak gelişen laiklik, bizim ülkemizde, tam da tersi 

bir uygulamaya dönüşmüştür. Böylece sorun çözme yerine 

bizzat kendisi sorun kaynağı olmuştur. Din eğitimini 

yasaklamak, kamusal alandan dini dışlamak gibi uygulamalar 

hep laiklik adına gerçekleştirilmiştir.  



 

 34 

Bu anlayışa göre “Dinin yeri vicdandır. Orada kalmalı, 

evde, sokakta, mektepte, devlet kurumlarında, çarşı pazarda 

gezmemeli, yaşam alanlarında gözükmemelidir.” 

Bu ne demektir? 

Gayet açıktır efendim. Biz de açıkça ifade edelim: 

 

Laiklik Kafirlik 

Bunun tercümesi şudur:  Din yok edilmeli, yaşamasına 

asla izin verilmemelidir.”  

Bunu duygusallıkla verilmiş aşırı bir tepki gibi görmek 

isteyenlere deriz ki; dinimizi öğrenecek yer yok. Dinimizi 

yaşayacak yer yok. Dinimizi yaşatacak, yayacak yer yok. Ne 

okulda, ne devlette, ne yargıda, ne siyasette, ne ticarette, ne 

görgü kurallarında, ne de sokaklarda din olmayacak. 

Peki, nerde olacak? 

Vicdanlarda! 

İyi de, orada din olduğunu kim bilecek? 

İnsanın kalbini yarıp da bakacak bir alet, vicdandaki dini 

gösterecek bir mikroskop icat edildi de biz mi bilmiyoruz? 

Millet ile dalga geçmek ayıp değil mi? Bu aşağıladığınız 

elalemin milleti değil, sizin milletinizdir sonuçta. Ayıp 

olmuyor mu? 

Böyle bir zamanda ve ortamda dinimizi yaşamak elbette 

zorlaşacaktır. Zorlaşacak da ne kelime, imkansızlaşacaktır.  

Bir kere yaşamak için önce öğrenmek, bilmek gerekir. 

Kamusal alanların başında gelen okullarda eğitimi ve 

uygulaması yasaklanırsa, nereden öğrenilecek din? 

Hadi diyelim bir şekilde dinimizi öğrendik. Bu bilgiler 

niçin vardır? Tabi ki yaşamak için. Allah Teala önce iman 

etmemizi, sonra okuyup öğrenmemizi, sonra da 

öğrendiklerimizi uygulamamızı, hayata geçirmemizi, bunu da 



 

 35 

ihlâs ve samimiyetle yapmamızı istemektedir. Dahası, bunu bir 

de başkalarına öğretmek ve tavsiye etmek vardır. İyi de bu 

şartlarda bu nasıl mümkün olacak? 

 

Ders Almanın Zamanıdır 

Ancak ayette Yahudilerin gazaba ve azaba 

uğramalarının, fitneye, küfre düşmelerinin, dolayısıyla 

dünyada hor ve hakir, ahirette de cehenneme atılmalarının 

sebebi olarak, kendi kutsal kitapları olan Tevrat’tan yüz 

çevirme, O'nun içindeki Allah'ın ahkamı ile hükmetmeme, 

O'nun kanunlarını kendi elleriyle tahrif edip değiştirme, 

yürürlükten kaldırıp yerine kendi iradelerine, keyiflerine ve 

hevalarına göre kendi kafalarından kanunlar koyma, nihayet 

kendi koydukları o beşeri kanunlar ile hükmetmeleri 

gösterilmektedir.  

İslam’a göre işte fitne ve fesadın, dalalet ve sapıklığın 

sebebi budur, küfrün ve nankörlüğün kaynağı budur. İnsanlar 

böyle çıkarlar dinden imandan… 

Şimdi söyler misiniz, bir gün Müslümanlar da, aynen 

Yahudiler gibi yaparlarsa, aynı duruma düşmezler mi? 

Eğer (haşa) Allah katında torpil yoksa, haksızlık 

hukuksuzluk yoksa, Allah zulmü sevmezse, kendisine de, 

insanlara da haksızlığı haram kılmışsa, herkes O’nun katında 

hukuken eşitse, (evet, Allah sübhandır, cümle eksiklikten, 

kusurdan, kötülükten, zulümden uzaktır) söyler misiniz, bir 

gün Müslümanlar da Yahudilerin yaptığı aynı suçu işlerler ise, 

niçin aynı şekilde cezaya çarptırılmasınlar? 

Yani kutsal kitapları Kur'an’dan yüz çevirir, onun haram 

ve helallerini, emir ve yasaklarını iptal edip arkalarına atar, 

onun içindeki Allah'ın indirdiği kanunlar ile hayatlarını 

düzenlemezler, onun gösterdiği yoldan gitmezler de, kendi 



 

 36 

heva ve heveslerine, kendi keyiflerine, istek ve iradelerine göre 

kanun yaparak ona uyar da yaşarlarsa, ya da Yahudi ve 

Hıristiyanları taklit ederlerse, Allah -hâşâ- niçin adetini, 

sünnetini, metodunu değiştirecek de onları kafir saymayacak? 

Neden dünyada zillet ve alçaklık ile, ahirette de büyük bir 

azapla cezalandırmayacak? 

Yine söyler misiniz, Yahudilerin, Tevrat’ta yazılı olan 

zina suçunun cezası olan recm'i değiştirip, onun yerine kendi 

kafalarından "kamçılama, boyama ve eşeğe ters bindirme" 

cezasını kanun yapıp uygulamaları ile, Müslümanların 

Kur'an’da haram kılınan zina suçunun cezası olarak yazılan 

"celde- yüz sopa vurma emrini" kaldırıp, yerine bir zamanlar 

İtalya Ceza Kanunundan alarak üç beş ay hapsetme cezasını 

kanun yapıp uygulamalarının, acaba bir farkı var mıdır?  

Ve şimdilerde yine Batılıları taklit ederek bu pis işin 

cebir ve şiddet olmadan yapılmasını hiç suç saymayıp serbest 

bırakmalarının, o zamanın Yahudilerin yaptıklarından bir farkı 

var mıdır Allah aşkına? 

İslam hukukunu önümüze alarak örnekleri çoğaltabiliriz, 

ama buna gerek yoktur. Önemli olan şu soruya cevap 

vermektir: Yahudi yaptığında küfür olan bir işin aynısını 

Müslüman (!) yaptığında niçin küfür olmasın? 

Öyleyse şöyle bir düşünelim, acaba bu ülkede 

“Batılılaşma”, bir başka deyişle “inkar ve nankörleşme”, başka 

bir deyişle “Yahudileşme” süreci, ne zaman nerede ve nasıl 

başlar, nerde biter?  

Ne dersiniz, İslam ahkamını kalben tasdik edip fakat 

yapmamak (fısk, günah) ile kalben reddederek yapmamak 

arasındaki günah ve inkar farkını acaba iyi anlayabiliyor 

muyuz?  



 

 37 

Batılılaşmanın tabii sonucu olarak İslam Kanunlarını 

iptal edip yerine Batının laik kanunlarını almak, Allah’ın 

mutlak iradesinin tecellisi olan İslam yerine demokrasilerin 

yegane dayanağı olan insanın mutlak iradesini koymak, neyi 

neticelendirir? 

Bütün bunlar kutsal kitabımız Kur'an’da, kurtarıcı ve yol 

gösterici kitabımız Kur'an’da olanca açıklığı ile açıklanmıştır, 

belirtilmiştir.  

İyi ama o kitap dikkatlice okunmadan ve üstünde cidden 

çalışmadan tam ve doğru biçimde anlaşılamaz ki! Peki, onu 

ciddiyetle okuyup anlamaya çalışan Müslümanlar nerede? 

Şüphesiz ki Kur'an, fırından hemen yeni çıkmış ekmek 

misali şimdi indirilmiş gibi taze ve canlıdır, hala üstünde 

buğusu tütmektedir ve biz imanımızı kurtarmak ve hayatımızı 

anlamlandırmak için ona muhtacız. 

Birileri, “ben de Müslümanım” dediği halde bu 

yazdıklarımıza kızıyorsa, bilsin ki kendilerini cehennemden 

kurtarmak için didinip duruyoruz, bize kızacak yerde teşekkür 

etmeli asıl. Oysa biz teşekkür bile beklemeden diyoruz ki: 

“Kalplerimiz hala kilitlenmedi ise, buyurun Kur’an-ı 

Kerimi’i okuyup anlamaya, yaşamaya ve yaşatmaya…” 

 

“Çağdaşlaşma” Kafirleşme 

Bu yaman örneklerden sonra bir kere daha rahatlıkla 

söyleyebiliriz ki “Batılılaşma” adına yapılan “çağdaşlaşma” 

faaliyetleri bizim için bir “kafirleşme” macerası olduğu için, 

nerden bakarsanız bakınız, katmerli küfür ve korkunç bir 

felakettir.  

Biz Müslümanların maalesef kendi kimliğimizden, 

imanî izzetimiz ve özlü medeniyetimizden ayrılarak, aşağılık 

bir taklit ile, “çağdaş uygarlık düzeyi” diye “küfür 



 

 38 

medeniyetinin” bütün sorunlarını, açmazlarını, az bir teknik 

karşılığında almamız, yaşadığımız en büyük felaketimiz 

olmuştur. 

Bu kör taklit konusunda Allah’ın onca ikazına rağmen, 

yine de düştük maalesef. Bizi biz yapan değerlerden bu 

kaçışımız, affedilemez bir hatadır. 

Bizi “yardan uçuran bir tutam ot”, onların maddi 

üstünlükleri olmuştur. Aldandık maalesef.  

“İhanete uğradık” desek de olur. Çünkü güvendiğimiz 

dağlara kar yağmıştı. 

İkisi de bizim gibi büyük medeniyetler kurmuş bir millet 

için ardır, ayıptır. Bu utancı yaşadık, hala da yaşıyoruz 

maalesef. 

Her neyse. Olan oldu. Artık sızlanma yerine, çarelere 

bakalım. 

“Olanda hayır var” denilir.  

“Hak şerleri hayreyler/ Zannetme ki gayreyler” 

denilmiştir.  

Bunda ne gibi hayırlar vardır veya ne gibi hayırları 

doğuracaktır henüz bilemiyoruz. Bildiğimiz şu; bir kere 

yıkıldık, ama ne yıkıldık!..  

Neden?  

İçimizde bir bozgun yaşadık çünkü.  

Kendimizi değiştirdiğimiz için, Allah da bizi değiştirdi. 

Onun değişmeyen adetidir bu. 

Ancak bu yıkılışımız, uzun tarihî süreç içerisinde 

radyasyon gibi üstümüze çöken bid’ad, hurafe ve yanlış 

yapılanmalar gibi tortulardan kurtulup yeniden yaman bir 

kalkış için belki de gerekliydi, bilemiyoruz.  

Kitap ve sünnetten uzak düşen, Peygamberimiz  ve 

Hulefa-i Raşidin’in tatbik ettiği şûra’ya dayalı bir idari 



 

 39 

sistemden ayrılıp, krallığa dönüşen, tecdit ve ihya 

düşüncelerinden uzak, mevcut her türlü statükoyu 

sorgulamadan muhafazaya çalışan, taklitle savunamadığı 

zamane balyozlarıyla sarsılmış, çatlamış, oynamış bir binayı, 

belki yamama ve sıvama yerine, yıkıp yeniden yapmak 

gerekiyordu.  

Belki kalkışımız asr-ı saadetteki gibi bir dinamizmi 

yeniden yaşamak, bütün dünyaya arz edilecek İslam’ın aziz 

yükü altında ezilmeyecek yakin bir imanı ve cihat şuurunu elde 

etmek içindir, bilemiyoruz.  

Ancak, kesin bildiğimiz şu ki, dünya ve ahiret saadeti 

ancak ve ancak imana ve onun gerekliliklerine bağlıdır. 

İslam’ın, onun iman, ibadet, hukuk ve ahlakının değeri, 

bireysel ve toplumsal fayda ve kıymetleri konusunda sayısız 

eserlerimiz vardır.   

Eskilerin yazdığı “hikmet-i teşrî”lerin yanında, 

çağımızda da değişik coğrafyadan bir çok alim ve 

düşünürümüz bu konuda kalem oynatmışlardır. Çünkü 

materyalizm ve pozitivizm gibi bir çok batılı düşünce imana 

saldırmakta, topyekun dinleri reddetmekte idi ve malesef 

umulmadık bir şekilde yayılmakta idi.  

Laiklik, sekülerizm, sosyalizm, komünizm, kapitalizm, 

liberalizm… çağdaş putlar olarak dikiliyorlardı. Bunlar adına 

insanları kurban etmeye hazır hastalar da vardı.  

Maalesef korkulan da oluyordu dünyanın şarkında, 

garbında. Ve bizim vatanımızda… 

İslam’ın bunlara bir diyeceği olmalıydı elbette. 

Müslümanlar o sözü söylediler de.  

 

 

 



 

 40 

İNANÇ AÇISINDAN DURUM TESBİTİ 

 

 

 

 

 

 

 

Batılılaşmanın En Büyük Sorunu: İrtidat 

Önsöz’de de ifade edildiği gibi Müslümanlardan bir çok 

alim, mütefekkir ve hareket adamı ittifakla şunu söylerler ki 

“çağın en büyük meselesi, iman meselesidir.” Yani “imanı 

koruma ve kurtarma meselesi.” 

Hiç şüphesiz bu meseleyi başımıza Batılılaşma musallat 

etmiştir. Onunla hesaplaşmak isteyişimizin ana sebebi budur. 

Batılılaşmanın devleti ele geçirdiğinde bize vurduğu en 

büyük darbe, dinimizi devlet ve toplumdan söküp atması ve 

onu öğrenmeyi ve yaşamayı yasak etmesidir. İslam’ı öğretecek 

kurumları kaldırıp yasaklaması, özel eğitim ve öğretimine de 

izin vermemesi, bu ilim öğrenme işini suç saymasıdır. 

Laikliğe rağmen. Gülünç değil mi? 

O laiklik ki, güya herkese dinini seçme, öğrenme, 

yaşama, yayma ve savunma hakkı vermiştir, ama bizim 

celladımız olmuştur. Din adına ne kadar zulüm varsa, hep 

laikliği koruma adına yapılmış, onun adına Müslümanlara kan 

kusturulmuştur. 

Bu ortamda insanın çoğu cehaletine kurban giderek 

dinden çıkıp mürtet, kafir olmuştur. Fakat cehalet o kadar 

büyüktür ki, kendini hala Müslüman sanmaktadır. Ancak dinin 

ilkeleri ortadadır. Bir insan istediği an dine girme imkanına 

sahip olduğu gibi, istediği an dahi dinden çıkabilir. Veya dine, 



 

 41 

imana ters düşen söz ve işleri yaptığındasa dinden çıkıp küfre 

düşer. Bütün bunlar, her gün gözler önünde yaşanan acı bir 

gerçeklerdir maalesef. 

Ne var ki “İslam Yurdunda” yaşadığı halde bu noktada 

bilgisiz olmak, kişiler için de utanç verici bir eksikliktir ve 

mazeret olarak da kabul edilmemektedir. 

Bilindiği gibi “Daru’l İslam/ İslam Yurdu” neresidir, 

ihtilahlı bir konudur. Ama genellikle “İslam Ahkamının 

uygulanmadığı yer” olarak kabul edilir. Orada insan dinini ne 

yapıp edip öğrenecek ve yaşayacaktır. 

Şimdi biz kitap boyunca, Batılılaşmanın bizi getirip 

bıraktığı bu bataklık ortamda inanç açısından insanları yeniden 

görmemiz gerekmektedir. Bu yüzden bir akaid kitabı kadar 

ayrıntılı olmasa da yeteri kadar mü’min, kafir, müşrik, 

münafık, mürted gibi kelimeleri kısaca göreceğiz. Ta ki 

konuyu anlamada güçlük çekmeyelim. 

 

İman Ve Mü’min  

İman; sözlükte bir şeye kesin inanmak, tasdik etmektir. 

Buna göre akaid ilminde iman, Hz. Muhammed (as.)in Allah 

katından bildirdiği dinî esas ve hükümlerin hak ve doğru 

olduğuna kesin olarak inanmak ve gönülden benimseyerek 

bağlanmaktır. Buna “icmâlî îman” diyoruz. Yani “toptan 

iman” veya “toplu îman”. En kısa ifadesi de tevhid kelimesidir. 

Yani “Allah’tan başka tanrı yoktur, Hz. Muhammed de O’nun 

elçisidir” manasına gelen “Lâ ilahe illallah, Muhammedün 

Resulullah” sözüdür. 

Tafsilî îman ise, başta îmanın altı şartı olmak üzere, 

sevgili Peygamberimiz (sav.)in Allah Teala katından bildirdiği, 

Kur’an ve mütevatir sünnetle sabit olan ve din açısından 

inanılması zorunlu bulunan bütün haber, esas ve hükümlerin 



 

 42 

her birine ayrı ayrı, Allah ve Peygamberinin isteğine uygun bir 

şekilde, kesin olarak inanmaktır. 

İslam dininde inanılması ve kalben kabul edilmesi 

gereken iman esaslarını inceleyen bir ilim dalına “Akaid ilmi” 

diyoruz. Bu ilmin konusu, bütün iman esaslarıdır. Amacı, 

insanın kalbine imanı yerleştirmek ve onu her türlü inançsızlık, 

inkar, şüphe ve tereddütlerden kurtararak, manen güçlü ve 

huzurlu bir şekilde dünya ve ahiret saadetine eriştirmektir.  

Kelam ilmi de bu iman esaslarını aklî ve tecrübî ilimler 

ile isbat etmeye çalışan ve onları savunan bir ilim dalıdır. 

Allah Teâlâ’nın “Kelam” sıfatından çok bahsetmesi veya sözlü 

müdafaya dayanması bakımından adının böyle konulduğu 

söylenir. 

Bilindiği gibi, bireyleri inançlı, sağlam karakterli, 

ahlaklı, erdemli, yararlı, bedensel ve ruhsal açıdan sağlıklı, 

çalışkan, üretken ve verimli insanlardan meydana gelen 

toplumlar da aynı şekilde inançlı, sağlıklı, mutlu, güçlü, 

çalışkan, üretken ve verimli olurlar. 

 Akaid İlmi’in kaynağı Kur’an ve mütevatir sünnettir. 

Elbette aklı da ihmal etmez. İman esaslarını açıklarken 

metodu, hem aklî, hem de naklî delilleri kullanmaktır. 

Buna göre “Mü’min”, Sevgili Peygamberimiz’in (sav.) 

Allah Teala katından bildirdiği, Kur’an ve mütevatir sünnetle 

sabit olan ve din açısından inanılması zorunlu bulunan bütün 

haber, esas ve hükümlerin her birine ayrı ayrı, Allah ve 

Peygamberinin isteğine uygun bir şekilde kesin olarak inanan 

kişidir. 

Mü’minin zıddı “kafir” ve “münafık” adını alır. Buna 

göre kafir, Allah’ı veya iman esaslarını kabul etmeyendir. Eğer 

Allah’ı kabul etmekle beraber başka tanrılara da inanırsa ona 

müşrik denir. 



 

 43 

Münafık ise içinden inanmadığı haldı, diliyle Müslüman 

olduğunu söyleyen kafirdir. Kafirin en kötüsü ve en tehlikelisi 

bu iki yüzlülerdir. Cehennemin en dibinde de bunlar yanacak 

ve ateşten başka daha bir çok azap çekeceklerdir.  

İnanma, kalbin işidir. Kişi kalbiyle inansa ama bunu 

diliyle ifade ve ikrar etmese veya imana delalet edecek 

amelleri açıkça işlemese, Allah katında Müslüman sayılır. 

Ancak, durumu Müslümanlarca bilinemeyeceği için, kendisine 

Müslüman uygulaması yapılamaz. Haliyle hakkında kafire 

yapılacak yasalar uygulanır. 

Bir insan, inanılması gerekli olan bu esaslara ya inanır, 

ya da inanmaz. İkisi arasında kalan şek, şüphe, tereddüt ve zan, 

yok hükmündedir.  

Malumdur ki bu iman esaslarını biz belirlemedik. 

Bunlara ekleme veya çıkarma yapmaya yetkimiz de yoktur. 

Buradan şu iki kesin yargıya varırız: Hem İman esasları artmaz 

ve eksilmez, hem de hiç kimseye, bu esasların bir kısmına 

inanma, bir kısmına  inanmama seçeneği verilemez. 

Ancak, kuvvetlilik ve zayıflık bakımından, sevap ve 

fazilet yönünden insanların imanı arsında fark olabilir. İmanı 

kabul veya ret edecek makam, Allah’tır. Onun için, 

Müslümanlığını  bildiğimiz bir kişiyi tekfir için acele 

etmemeliyiz. Tekfir,  Müslüman olduğu bilinen bir kişiyi, 

inkar özelliği taşıyan söz veya eylemleri sebebiyle kafir 

saymaktır.  

Yukarıda, inanç bakımından insanları anlatırken 

açıkladıklarımızın yanında, yeri gelmişken, öneminden ötürü 

bir kere daha ifade edelim ki tekfir, hem bir çok haklarını 

kaybetmesi ve yakalanırsa büyük bir cezaya çarptırılması 

açısından O kişi için, hem de birlik ve beraberliği bozulan, dinî 

inançlarına karşı açıktan saygısızlık ve saldırganlık ile huzuru 



 

 44 

bozulan toplum için, oldukça ağır bir durumdur. Dolayısıyla 

tekfir hususunda çok dikkatli ve titiz olmak, temelsiz iddialar 

ile kişiyi tekfir ederek dışlayıp cezalandırmaktan kaçınmak 

gerekir. Bu ihtiyattan ötürü “ehl-i kıple’nin tekfir edilmemesi”,  

“ehl-i sünnet” inancının temel bir özelliğidir. Gönülde samimi 

iman varsa, kastını aşan veya nereye varıp dayanacağı 

bilinmeyen cahilane bir söz veya iş yüzünden kimse tekfir 

edilmemeli, belki yanlışı, uygun bir metotla düzeltilmelidir. 

Az sonra anlatılacaktır ama yeri gelmişken “irtidat” 

kavramını da açıklamış olalım. İrtidat, Müslüman bir kişinin 

kendi özgür irade ve ifadesiyle dininden çıkmasına denir.  

 

İmanın Geçerlilik Şartları 

Müslüman olduktan sonra dinden çıkılmaz diye bir kural 

yoktur. Bize göre “Batılılaşma” da insanı dinden çıkararak 

küfre düşüren bir inanç ve amel manzumesidir. Bunu bilmek 

şu soruya doğru cevabı verebilmekten geçer: Peki, hangi 

durumlarda Müslüman dinden çıkarak mürted olur? İmandan 

sora küfür nasıl gerçekleşir?       

Akaid kitaplarımız İmanın sağlıklı ve geçerli olasının 

şartlarını genellikle üç maddede özetlerler: 

1.İman, hayattan ümit kesildiği ölüm anında olmamalı.. 

2.Hiç bir iman esası inkar edilmemeli, 

yalanlanmamalıdır. İman bir bütündür, bölünme ve parçalanma 

kabul etmez.Birini inkar, tümünü inkar gibidir. 

3.Dini hükümlerin, kanunların, emir ve yasakların, iman 

esasları gibi güzel ve faydalı olduğuna, fert ve toplumun dünya 

ve ahiret saadetini temin ettiğine kesin inanmalı, bunları 

yaşamada inat ve kibirlilik göstermemeli, bunları zamansız, 

yararsız, çirkin, çağdışı, gericilik ve yobazlık olarak  

görmemeli, ne bunlarla, ne de bunlara inanıp yaşadığı için 



 

 45 

Müslümanlarla alay etmemeli, küçük görmemeli, hafife 

almamalı ve gıcık kapmamalıdır. 

Aksi takdirde, kendini mü’min saysa da O, Allah ve 

Müslümanlar katında mü’min değildir. Bu, Allah adına ahkam 

kesmek değil, Allah’ın ölçülerini ortaya koymaktır. 

Bu açıdan bakıldığında çağın en büyük sorunu iman 

sorunudur ve bu kitabımız öncelikle Müslümanların imanını 

korumak için yazılmıştır. 

Amel, imandan bir cüz, bir parça değildir. Bunun için 

farzları yapmamak veya haramlardan kaçmamak suretiyle  

büyük günahları işleyenler, mesela namaz kılmayan, oruç 

tutmayan, zekat vermeyen, hacca gitmeyen, içki içerek zina 

eden, kumar oynayan, haram yiyenler, yalan söyleyen, gıybet 

eden, ırkçılık yapanlar, yaptıklarını helal sayıp güzel 

görmedikçe, dinden çıkmış olmazlar. Çünkü kalplerinde 

bunların farz veya haram olduğuna iman vardır.  

Ne var ki İslam’ı ihlasla yaşamamak, imanı çok çok 

zayıflatır. Her günahta da küfre giden gizli bir yol vardır. 

Böyle bir imanın bir gün yok olmasından korkulur. Bu gibi 

insanlara düşen, ertelemeden, hemen tövbe ederek Allah (cc.)' 

a dönmektir. Şüphesiz içi yanarak O’na dönenler, karşılarında 

memnun olan ve kulunu bağışlamayı seven bir Rab ile 

karşılaşacaklardır. 

Sonuçta İslam’ı bir binaya benzetirsek O’nun temeli 

iman ve akaid, dört duvarı namaz, oruç, zekat ve hac, çatısı da 

cihaddır. İman olmadan yapılan bütün işler, son derece yararlı 

ve değerli olsalar bile, Allah tarafından hiç kıymete sahip 

değillerdir. İmansız olan böylesi ameller, sahibini sonsuz 

azaptan kurtarmayacaktır. Belki dünyada sahibine şan ve 

şöhret, makam ve iktidar, iş ve eş gibi geçici güzellikler 

getirseler de, onlar bütün bu güzelliklerle iyiliklerini dünyada 



 

 46 

yiyip bitirdiklerinden, ahirette sevap ve mükafat adına zırnık 

dahi alamayacaklardır.  

 

Küfür Ve Kafir 

Küfür,   ‘bir şeyi örtmek’ anlamına Arapçadan alınan bir 

kelimedir. Akaidimize göre kâfir, Hz. Muhammed Mustafa 

(sav)in bir peygamber olarak Allah'ın varlığı, birliği, 

gönderdiği Kur’an-ı Kerimi, onun içindeki ayetleri, ayetlerin 

ifade ettiği hükümleri hakkında verdiği haberleri inkar eden, 

inanmayan ve ıp kabullenmeyen kimsedir.  

“İnkar” da “küfür” gibi Arapçadan alınma bir kelimedir. 

“Nükr”, bilmeme, kabullenmeme anlamınadır. Oradan alınan 

inkar da, reddetme, kabullenmeme, hoş görmeme manasına 

gelir.  Allah Teala’nın verdiği maddi manevi nimetlerini 

görmezlikten, bilmezlikten gelip inkâra gittiğinden dolayı 

kafire “münkir” de denilmiştir. Nankörlük de bu mana 

içindedir.  

“Gavur” kelimesi ise Arapça kafir veya Farsça gebr –

ateşe tapma- kelimelerinin avamca kullanılış şeklidir.7 

Küfrün sebepleri ve çeşitleri çoktur. Bunlar içinde en acı 

olanları, kişilerin akıl ve ilimleri ile Allah Teala’nın varlığını 

ve Hz. Muhammed Mustafa (sav)’nın onun elçisi olduğunu 

bildiği halde bunu diliyle ifade etmemesidir.  

Sonuçta küfür, ya Allah Teala’yı inkardır, veya Hz. 

Muhammed Mustafa^nın (aleyhi’s selatu vesselam) 

peygamberliğini inkardır.  

İman ne kadar fert ve cemiyet için dünya ve ahirette 

sıhhat ve saadete sebepse, küfür de en az o kadar fıska, fesada, 

zulüm ve bozgunculuğa, yani bireysel ve toplumsal 

                                                 
7 Bkz. TDİV İslam Ansiklopedisi, XXVI. 533-534 



 

 47 

sağlıksızlığa ve mutsuzluğa sebeptir. İnsan, evren ve İslam, 

onları yaratanın koyduğu kanunlar noktasında iman ve itaatla 

bütünleşirlerse, kainatta o kadar güzel bir ahenk ve uyumdan 

bahsedilebilir. Bunun mimarı da kuşkusuz insandır.  

Eğer insan, yaratıcısına nankörlük yapar da, kendisine 

gönderilen ilahi yasalara ters davranırsa, yani İslam ile Allah 

Teala’ya teslim olmazsa, kendi yapısına ve evrenin yasalarına 

ters düşecek ve sonuçta sonsuz acı çekecektir. Hem bu 

dünyada, hem de inanmadığı, inansa da hazırlık yapmadığı 

ahirette. Bize göre Batılılaşma tam da budur. 

 

Tehdit Edilen Kafir Olur mu? 

İmanı veya inkarı ifade eden şey, dil ile gönüllü 

söylenen sözlerdir. Ancak İslâm'ı terketmeye zorlananlar için 

dinimiz bir ruhsat tanımıştır. Yani dinden dönmesi için çeşitli 

eziyet ve işkenceler görenler, canını veya bir organını 

kaybetme tehlikesi ile cidden karşı karşıya kalanlar hakkında 

dinimiz bir ruhsat tanımıştır. Bu hüküm Kur'ân-ı Kerim'de 

şöyle ifade edilir:   

"Allah'a imandan sonra, kalbi iman ile sabit ve mutmain 

iken küfre zorlananlar müstesna olmak üzere, kim ki Allah'ı 

tanımaz ve fakat göğsünü küfre açarsa, mutlaka onların üstüne 

Allah'tan bir gazap vardır. Onlar için çok büyük azap da 

vardır"8 

Mekke'de Kureyş müşrikleri, ashab-ı kiramdan 

Ammâr'ı, babası Yâsir'i ve annesi Sümeyye’yi İslâm'dan 

vazgeçirmeye zorluyorlardı. Onlar bunu kabul etmedikleri için, 

Sümeyye'yi iki deve arasına bağlayıp ayrı ayrı yönlere çekerek 

                                                 
8 Nahl, 106 



 

 48 

parçaladılar. Yâsir (r.a)'ı da çeşitli işkencelerle şehid ettiler. 

İşte İslâm'ın ilk şehidleri bunlardır. 

Ammâr (ra), müşrikler tarafından bir tekneye 

batırılıyordu. Tam boğulacağı sırada onlara rıza göstermeye 

mecbur kaldı. Küfür kelimesini söyleyerek hayatını kurtardı.  

Birisi gelip, Hz. Peygamber'e Ammâr'ın dinden 

döndüğünü söyleyince, Rasûlüllah (s.a.s): "Hayır, Ammâr 

tepeden tırnağa imandır. İman onun etine ve kemiğine 

işlemiştir" diye buyurdu. 

Bu sırada Ammâr, ağlıya ağlıya çıkageldi. Hz. 

Peygamber onun gözyaşlarını silerek: "Üzülme, yine seni 

zorlarlarsa dilinle onlara uymuş görün" buyurdu. Bu olay 

üzerine yukarıdaki ayetler nazil oldu.9 

 

Şirk Ve Müşrik 

“Şirk” Arapça’da “ortak olma, eş ve denk koşma” 

demektir. Dinde ise şirk, ilahın taaddüdüdür. Yani zatında, 

sıfatlarında ve fiillerinde  Allah'a eş, denk, emsal, benzer ve 

ortak koşmak, onun birden fazla olduğunu söylemektir.10 

Allah'ın varlığına inanmakla beraber, birliğine aykırı 

olarak, ona ortak, denk, benzer ve eşit varlık kabul etmek şirk 

olduğu gibi, onun kudret ve tasarrufunda dahi yine O'na ortak 

kabul etmek şirktir. Şirk'in diğer bir çeşidi de, yalnız Allah'tan 

beklenmesi gereken sonuçları, Allah'tan başka güç veya 

kişilerden beklemektir.  

                                                 
9 İbn Kesir, Tefsîru'l-Kur'âni'l Azîm, İstanbul 1985, IV, 524 vd.; 

Elmalılı Hamdi Yazır, a.g.e., İstanbul 1936, IV, 3130, 3131. Bir 

rivayette de Efendimiz sordu: “Kalbini nasıl buluyorsun?” Ammar: 

“İman ile dop dolu”. Efendimiz: “Üzülme, yine seni zorlarlarsa 

dilinle onlara uymuş görün" buyurdu. 
10 Rağıb el-İsfahânî, el-Müfredât fi Ğaribi'l-Kur'an, II. 259. 



 

 49 

Bilindiği gibi insan, tarihin hiçbir devrinde küfür ve şirk 

denen zulmünü bırakmamıştır. Zira fıtratında biraz zalimlik 

vardır ve bunu terbiye ile gidermesi kendisine bir ödev olarak 

verilmiştir. Bu insanın imtihan alanlarından birisidir.  

O fıtratı, bilgi, iman ve itaat ile yine fıtratında var olan 

iyiye ve hayra kaydıramayan birey ve toplumlar, Allah’ın 

dışında birçok mabutlar, ilahlar, tanrılar edinmiş ve onlara 

tapmışlardır. Bazen bu tapılanlar, elleriyle yonttukları bir ağaç, 

bir taş olurken, ya da sıradan bir eşya olurken, bazen de asla 

erişemeyecekleri mesela bir güneş olmuştur, bir yıldız 

olmuştur. Rayından çıkan, fıtratını, tabiatını bozan insan, 

gerçekten de çok gülünç durumlara düşmüştür kimi zaman. 

Mesela helvadan put yapıp tapmış, acıkınca da yemiştir 

tanrısını.  

 

“Beşerin türlü dalaletleri var.  

Putunu kendi yapar kendi tapar.”  

 

Bunu kim söylemiş biliyor musunuz? Tevfik Fikret. 

Hayret ki hayret. Bir taşa, bir oduna, bir bitkiye veya bir 

hayvana tapanlar ne kadar gülünçse, ruhlara, meleklere, 

mezarlara, krallara, konsüllere, meclislere tapanlar da o kadar 

gülünçtür.  

Bütün bu şirklerin altında yatan, Allah Teâlâyı iyi 

tanımama cehalet ve gafletidir. Kahrolası nankör insanın 

zalimliği ce cahilliğidir bu.11 Kendisi gibi bir insanı 

tanrılaştırması akılsızlığıdır.  

Şirk'in zıddı tevhiddir. O da, Allah'ın varlığını ve 

birliğini kabul etmekle beraber, O'nun tasarruflarında tek 

                                                 
11 Ahzab, 72; Abese, 17. 



 

 50 

kudret sahibi olduğunu, hüküm ve irâdesinin her şeyin üstünde 

bulunduğunu kabul etmektir. 

İslâm dininde tevhid esastır. Hemen hemen bütün 

ibâdetlerin ana gayesi çeşitli konularda müslümanların 

arasında birliği sağlamaktır. Dünyanın her yerindeki 

müslümanların aynı ezanı okumaları, ibadetlerinde aynı 

kıbleye dönmeleri, aynı kitaptan ilim almaları, tevhidin birer 

göstergesidir. Şirk bunun tam zıddıdır.  

Şirk, en anlamsız küfür olduğu gibi en büyük zulüm 

olarak da sayılmıştır. Çünkü Yüce Allah Kur'an'da: 

"Muhakkak ki şirk büyük bir zulümdür"12 diye buyurur.  

Nitekim şirke düşen insan, bu hareketiyle kendi nefsine 

zulmetmiş olur.  Yine şirk göklerin, yerin ve bunlarda 

bulunanların, maddenin ve hayatın zorunlu olarak teslim 

olduğu küllî bir kanuna, yani Allah'ın tek ilah ve Rab olduğu 

gerçeğine karşı gelinmekle, Allah'ın hakkını O'na teslim 

etmemek bakımından da bir zulümdür.  

Bir vesileyle daha söyleyelim ki, bu ülkede çağın en 

büyük sorunu sahih bir imana sahip olarak yaşamak ve 

ölmektir. Belki de bütün dünyada aynı sorun yaşanıyor 

maalesef.  Bunun altında da Batılılaşma yatmaktadır. Zira o, 

kanun yapmada, helal ve haram koymada, 

hakimiyet/egemenlikte Allah Teâlâ’nın hakkını inkar ederek, o 

yetkiyi insana vermiştir. Laikliğin anlamı budur. Yani kanun 

yapma, yasama yetkisini Allah Teâlâ’dan alıp insana 

vermektir. İşte çağın en büyük küfrü ve şirki budur. Allah onu 

asla affetmez:  

                                                 
12 Lokman, 31/13. 



 

 51 

"Allah, kendisine ortak koşulmasını elbette bağışlamaz. 

O'ndan başka günahları dilediği kimse için bağışlar. Kim 

Allah'a ortak koşarsa, büsbütün sapıtmıştır."13  

"Kitâb ehlinden ve (Allah'a) şirk koşanlardan kâfir 

olanlar, Cehennem ateşindedirler. Orada ebedî kalacaklardır. 

Onlar, halkın en şerlileridir".14 

 

Küçük Şirk Nedir Küçük Müşrik Kimdir? 

Bir de “küçük şirk” dediğimiz “riya” vardır. Ama o, 

akaidin değil, ahlakın konusudur. Batılılaşma ile doğrudan bir 

ilişkisi de yoktur. O yüzden kısaca tanıyıp geçelim isterseniz.  

Riya, yani gösteriş, sevabı ahirette alınacak ibadetleri ve 

iyi işleri Allah Teala’nın rızası için değil de insanlara gösteriş 

için, sevilmek ve övülmek için, çeşitli dünyevi karşılıklar 

almak için yapmaktır. Süm’a da yapılan iyi işleri aynı maksatla 

söyleyerek duyurmaktır.  

Allah Teala şöyle buyurmuştur: “Kim Rabb'ine 

kavuşmayı umuyorsa, artık salih bir amelde bulunsun ve 

Rabb'ine ibâdette hiç kimseyi ortak tutmasın.”15 

Bu âyette geçen, “ibâdette Allah'a ortak tutmaktan” 

maksat, ibâdette ihlaslı ve samimi olmamak, Allah'ın rızasının 

dışında başka rızalar için de ibadet etmektir ki riya, süm’a, 

yani gösteriş ve yaptıklarını övünmek için anlatma, 

duyurmaktır. Bu ve benzeri duygularla ibadet etmek, iyilik 

yapmak riyakarlıktır. Bu da ahlakın en razilidir, en ayıplısıdır. 

Ahlakın da en kötüsü demektir.  

Sevgili Peygamberimiz  de şöyle buyurmuştur: 

                                                 
13 Nisa, 4/116. 
14 Beyyine, 98/6. 
15 Kehf, 18/110. 



 

 52 

- Sizin için en çok korktuğum şey, küçük şirktir. 

Hazır bulunanlar:  

- Ya Rasûlüllah! Küçük şirk nedir? diye sordukları 

zaman, Rasûlüllah (s.a.s) şöyle devam etmiştir:  

- Küçük şirk, riya yani gösteriştir. Ahiret gününde 

insanlara amellerinin karşılığı verildiği zaman, Allah diyecek 

ki: "Dünya hayatında iken, kendileri görsün diye riya ve 

gösteriş yaptığınız kişilerin yanına gidin, bakın, onların 

yanında herhangi bir karşılık bulacak mısınız?"16 

"Ümmetim için en çok korktuğum şey, Allah'a şirk 

koşmaktır. Ama dikkat edin; Ay'a, Güneş'e veya puta 

tapacaklar, demiyorum. Fakat, Allah'ın rızasının dışındaki 

gayeler için harekette bulunacaklar ve gizli şehvet, yani riyâ ve 

gösteriş duygularını taşıyacaklar.”17 

Öyleyse her işi yaparken kalbimizi yoklamalı, niyetimizi 

sorgulamalı, varsa bir yanlış, ondan tövbe ederek uzaklaşmalı, 

sonra da ihlas ve samimiyeti koruyarak o işi Allah için 

yapmalıyız. 

 

Nifak Ve Münafık  

Nifak, içi başka dışı başka olmak, ikiyüzlü yaşamak 

anlamına gelir. Akaid ilmi açısından Münafık, içinden İslam’ın 

iman esaslarına inanmadığı halde, herhangi bir sebeple, diliyle 

Müslüman olduğunu söyleyen kafir kişidir.  

Küfrün en kötüsü, en alçağı ve en tehlikelisine düşmüş 

olan bu değersiz ikiyüzlüler, cehennemin de en dibindedirler. 

Buna “itikadi nifak-münafık” da denir. Asıl münafıklık budur. 

                                                 
16 Ahmed, Müsned, V. 428, 429. 
17 İbn Mâce, Zühd, 21. 



 

 53 

 Münafıklık, bir küfür olduğu kadar, aynı zamanda bir 

kişilik bozukluğudur da. Şahsiyetsizliktir, karaktersizliktir 

münafıklık. Bir ruhi hastalıktır, ahlaksızlık olduğu kadar. 

Bir de ahlak ilmi açısından “Münafık” vardır. Buna da 

“amelî nifak-münafık” denir. Kimdir bunlar?  

Bunlar, diliyle Müslüman olduğunu söylese ve hatta 

bunda samimi olsa bile, işi ve ahlakı ile müslümana 

benzemeyen, İslam’ın temel ilkelerine ters düşen bir huy, hal 

ve gidişatta olanlardır. 

Peygamber Efendimiz (sav)in şu hadisi bu gerçeği güzel 

ifade eder:  

"Münafığın alâmeti üçtür: Konuştuğu zaman yalan 

söyler, vadettiğinde sözünden döner, kendisine bir şey emanet 

edildiğinde emanete ihanet eder."18 

Aslında yalan söylemek, sözünde durmamak ve emanete 

ihanet etmek gibi kötü ve haram kılınmış işler, helal 

sayılmadıkça insanı dinden çıkarmaz, küfre düşürmez. Malum, 

ehl-i sünnet “amel imandan bir cüz değildir” demişlerdir. Yani 

amel yoksa din de yoktur denilemez. İnsan günah olan bir 

haramı işleyebilir. Yeter ki onun haram olduğunu inkar 

etmesin, günahını itiraf etsin.  

Öyleyse bu hadis ile kasdedilen nedir? Bunu nasıl 

anlayacağız?  

Bu ve benzeri hadislerden kastedilen amaç, müslümanı 

îtikâdî nifaka yaklaşmaması için uyarmak, onu biraz 

korkutarak  (terhîp) İslami kimlik ve kişiliğe yönlendirmektir. 

Bunu da en hassas konu olan iman üzerinden yaparak uyarıya 

etkinlik kazandırmaktır.   

                                                 
18 Tirmîzî, Îman, 14. 



 

 54 

Yoksa önemine binaen tekrar edelim, her yalan 

söyleyen, sözünden dönen dinden çıkmaz. Fakat bu kötü 

huylar alışkanlık kazanırsa insanı küfre götürebilir. Dolayısıyla 

bu bir tedbir alma ve tenbih etme ve korkutma işlemidir. 

Tekrar edelim: Bu üsluba “terhib – korkutma” denir. Bunun 

tam zıddına da “terğib- Teşvik” denir ki Peygamber Efendimiz 

(sav) bu iki uslubu sıkça kullanır.  

Bilindiği gibi her günah sanki bir mıknatıs olup başka 

bir günahı veya günahları kendine çeker. Bu iyilikler için de 

geçerlidir. Günahlarda ise hiç şüphesiz küfre götüren gizli açık 

yollar vardır. Haliyle amelî nifaklar çoğalınca ileride 

müslümanın îtikâdî nifaklara düşme tehlikesi de vardır 

demektir.  

İşte Sevgili Peygamberimizin amacı bundan 

korkutmaktır. İnsanların imanına çok haris, çok düşkün olan 

Sevgili Peygamberimiz bu yüzden onları uyarmıştır. Bunun da 

etkili olması için, “nifak-münafık” kelimelerini kullanmıştır. 

Çünkü bu kelimeler, bir Müslüman için en sevimsiz, en çirkin 

ve en nefret edilen kelimelerdir. 

 

İrtidat Ve Mürted  

Biz bu konuyu “İnançta Arınma”19 kitabımızda enine 

boyuna işledik. Bu yüzden yersiz tekrardan kaçınmak amacıyla 

burada kısa bir özet bilgi sunacağız. Fazla bilgi için o kitaba 

bakılabilir. 

“İrtidat”, Arapça “redde”  kök fiilinden türetilmiş bir 

kelimedir. Türkçemizde kullandığımız “reddetmek” kelimesi 

                                                 
19 Toprak y. İst. 1998. 



 

 55 

oradan alınmıştır. Kelime Arapça’da da aynı anlamda; geri 

çevirdi, menetti, dönderdi.20 

İrtidat (irtedde) fiilinin masdarı olarak biraz daha özel 

bir anlama geliyor: izinden, yolundan, dininden döndü. 

Istılah manası ise, bir kişinin müslüman olduktan sonra 

tekrar dininden imanından dönerek küfre düşmesi demektir.  

Biraz daha açarsak şöyle tanımlayabiliriz: İster 

Müslüman ana babadan doğup büyümüş, isterse önceden kâfir 

iken sonradan Müslüman olmuş bir kimsenin, İslâm dinini 

terkederek küfre girmesine “irtidat” veya “riddet” denir. Bu 

kişiye de “mürted” denir.  

Bu kelimenin Batılılaşma ile çok yakın bir ilişkisi 

vardır. Çünkü Batıcılar, bilerek ve isteyerek İslam şeriatını 

reddetmek, yerine Batı hukukunu almakla dinden çıkmış, kafir 

olmuşlardır. Bu açıdan, kanun yapma yetkisini (yasama) güya 

Allah Teâlâ’dan alarak insana veren laikçiler de, Allah 

Teâlâ’nın kanunlarını atıp yerine insan yapısı kanunları 

koydukları için, dinden çıkmış, mürted olmuşlardır. 

Zaman zaman “mürtet” için “zındık” veya “mülhit” 

dendiği de olur. Zındık da münafık gibi içinden kafir olduğu 

halde dışından Müslüman gibi görükür. Ama münafıkta olduğu 

gibi eskiden küfrü olmayabilir. Yani zındık da dinden çıkmıştır 

ama mert olmadığı için onun katlinde tövbe etmesine gerek 

görülmemiştir. Ancak zındıklığı ortaya çıkmadan samimi 

Müslüman olursa o başkadır. 

Bu mürtet, İslam’dan çıkacak bir duruma düşüp irtidat 

ettikten sonra, ister kendini hala Müslüman sanıp “ben de 

müslümanım” demeye devam etsin, yani dinden çıktığı 

konunun dışındaki başka konularda İslam’ı yaşamaya devam 

                                                 
20 Mu’cemu’l Vasit, I. 336. 



 

 56 

etsin, ister ehl-i kitap sayılan Yahudi ve Hıristiyan olsun, ister 

başka batıl bir dine girsin, isterse hiçbir dine girmesin, 

tanrıtanımaz, ateist bir dinsiz olsun, hiç fark etmez.  

Bir müslümanın mürted olması akıl, büluğ ve irade 

şartlarına bağlıdır. Akıl ve büluğa ermek malumdur. İrade 

kelimesini biraz açalım. 

Bir şeyi yapıp yapmamaya karar verme gücü olan irade, 

daha doğrusu özgür ve serbest irade, her fiile değer ve itibar 

kazandırır. İslam’ın en açık kurallarından biri de “Dinde 

zorlama yoktur” ilkesidir.21  

Allah Teala bunu Resulullah (sav)  için bile geçerli 

kılmaz: “Eğer Senin Rabbin dileseydi, dünyada ne kadar insan 

varsa hepsi imana gelirdi.  Ama bunu irade etmedi.  Şimdi sen 

mi, imana gelsinler diye insanları zorlayacaksın?”22 

Bir insanın ölüm ve ağır işkence karşısında (ikrah-ı 

mülcî) İslam’ı kabul etmesi geçersizdir.  Bu adam serbest 

kaldığında dinden dönerse, “sen mürted oldun, ölümü hak 

ettin” denemez. Yukarıda bunun tam tersinin de aynen böyle 

olduğunu anlatmıştık hatırlarsanız. Yani Müslüman zorla 

dinden döndürülürse, bu dönüş/irtidat da geçersizdir.23  

Nitekim şu ayet bunu açıkça ifade eder: “Kalbi imanla 

dolu olarak mutmain iken dini inkâr etmeye zorlanıp da  yalnız 

dilleriyle inkâr sözünü söyleyenler hariç,  kim imanından sonra 

Allahı inkâr ederek gönlünü inkâra açar, göğsüne küfrü 

yerleştirirse,  onlara Allah tarafından bir gazap, hem de müthiş 

bir azap vardır.”24 

                                                 
21 Bakara, 256. 
22 Yunus, 99. 
23 Es’ad Muhammed es-Sağici, el-Fıkhu’l Hanefî Ve Edilletuhu, II. 

375. 
24 Nahl, 106 



 

 57 

İmanın makamı kalbtir ve iman bir kalb işidir. Bunun 

için bir kimse kalbiyle tasdik etmedikçe hayatı boyunca 

inananlar gibi kelime-i şehadeti getirip Allah'a kulluk etse de 

mü'min sayılmaz. 

Bu itibarla müslüman olmayanları zorla İslama getirmek 

için çalışmak fayda vermeyeceği gibi nifakın ve iki yüzlülüğün 

çoğalmasına sebeb olacağından fayda yerine zarar verecektir. 

Ensar'dan, Huseyn'in İslam’ı tanımadan evvel 

putperestlikten çıkarak Hıristiyan olan iki oğlu vardı. Bir türlü 

müslüman olmadılar, bunun üzerine Huseyn “nasıl benim bir 

parçam Cehennemde yansın” deyip onları zorla 

müslümanlaştırmak istedi, bu vesile ile "dinde zorlama yoktur" 

mealıkindeki ayet-i celile nazil oldu. 

Kabul veya redde esas olan serbest ve özgür iradedir. 

İrtidat işinin tesbiti ise iki yolla olur. Ya suçu işleyenin 

ikrar ve itirafı. Ya da şahitler ile tesbiti. 

Suçu kabul eden mürted, şehadet kelimesi getirirse, 

tevbe ettiği kabul edilir, katledilmez, hapsedilmez. Ancak evli 

ise, nikah yenilemeye mecbur edilir.25 

İslâm Alimlerine göre irtidât, tıpkı zinâ, kazf (zina 

iftirası), şürbü'l hamr (içki içmek) ve hırsızlık gibi had 

suçlarına dahildir ve bu suçun cezası ölümdür. Bu suçun 

dünyevi cezası sünnet ve icma’ya dayanır.  

Buna göre bakılır: 

1-İrtidat, bir cehalet ve şüphe eseri olmuşsa, mürtede 

gerekli bilgiler verilerek cehalet ve şüphesi giderilir ve İslam’a 

davet edilir. Tevbe ederek tekrar müslüman olan, tazir ve 

tekdir edilmez, yani maddi ve manevi ceza verilmez. Çünkü bu 

                                                 
25 Ömer Nasuhi Bilmen, age. IV. 12; Cezerî, age. V. 437. 



 

 58 

davranış dine dönmeye mani olur ve bu konuda yapılması 

gereken teşvike ters düşer.26 

2-Bu işlem ve davete rağmen irtidadında ısrar ederse, 

tevbe ile yeniden dine davet edilir ve düşünme fırsatı verilir. 

Bu mühletin üç gün, bir yıl veya daha fazlası olduğuna dair 

rivayetler vardır. Ancak bu vacib değil, müstehaptır. Terki 

mekruhtur.27 

3-Bütün bunlar sonucunda mürtet küfrüne devam ederse, 

öldürülür.28  

Müslüman olmadığı ve saygısını yitirdiği için ölüsü 

yıkanmaz, namazı kılınmaz, Müslüman mezarlığına 

gömülmez.29 

Şafiî, Malik ve Ahmed’e göre bu konuda kadın ile erkek 

arasında fark yoktur. Ancak Ebu Hanife: "Kadın ve çocukları 

öldürmeyin"30 hadisine ve benzer rivayetlere dayanarak, 

“dinden dönen kadın öldürülmez, İslam’a dönünceye kadar 

hapsedilir, sıkıştırılır, üç günde bir dövülür, müslüman olması 

sağlanır. Değilse hapista kalır.” Demiştir.31 

                                                 
26 Ömer Nasuhi Bilmen, age. IV. 12. 
27 Malik, tevbe etmesini istemeyi şart sayar. Şafiî ve Ahmed’e göre 

üç gün mühlet verilmesi, devlet başkanı için vaciptir. Hanefilerden 

İbn Hümam da bu görüştedir. Bkz. Zuhaylî, age. VII. 466. Ayrıca 

bkz. Bir sonraki kaynaklar.   
28 Es’ad Muhammed es-Sağici, el-Fıkhu’l Hanefî Ve Edilletuhu, II. 

369; Ömer Nasuhi Bilmen, age. IV. 9; Cezerî, age. V.423; Samerraî, 

age. s. 229 vd.; Halebî, Mülteka, I. 374; Zuhaylî, age. VII. 465.  
29 Samerraî, İslam Fıkhında Mürtede Ait Hükümler. s.232;  
30 Ebu Dâvud, Cihâd, 90 
31 Hayrettin karaman, Mukayeseli İslam Hukuku, I. 132-133; M. 

Cevat Akşit, İslam Ceza Hukuku ve İnsanî Esasları, s.5; Halil Cin – 

Ahmet akgündüz, Türk Hukuk Tarihi, I. 319; Cezerî, age. V. 425; 

Zuhaylî, age. VII. 465. 



 

 59 

İrtidat işi ya kalp ile, ya dil ile, ya da fiil, iş, eylem ile 

olur. Yani kalbinde taşıdığı imana aykırı kesin bir niyet ve 

inançla olur, ya ciddi veya şaka ile dinden çıkaracak bir sözü 

söylemek ile olur. Ya da küfrü gerektiren bir işi yapmakla olur. 

Bütün bunları ilerideki “Sorunun Kendisi” kısmına bıraktık. 

Burada sadece irtidad’ın çirkinliğini izah için Kur’an-ı 

Kerîm’in  ve Sünnet-i Seniyye’nin bazı beyanlarını göreceğiz. 

“Dinden dönme” anlamında “irtidat” kelimesi Kur’an’da 

iki ayette geçmektedir. Ancak aynı manayı taşıyan başka 

kelimelerle konu birçok ayette dile getirilmiştir. Biz önce 

irtidat kelimesinin bizzat geçtiği bu iki ayeti görelim. 

“Sana haram ayı, yani onda savaşmayı soruyorlar. De ki: 

O ayda savaşmak büyük bir günahtır. İnsanları Allah yolundan 

çevirmek, Allah'ı inkâr etmek, Mescid-i Haram'ın ziyaretine 

mâni olmak ve halkını oradan çıkarmak ise Allah katında daha 

büyük günahtır. Fitne, adam öldürmekten daha büyük bir 

günahtır. Onlar eğer güçleri yeterse, sizi dininizden 

döndürünceye kadar size karşı savaşa devam ederler. Sizden 

kim, dininden döner ve kâfir olarak ölürse, onların yaptıkları 

işler dünyada da ahirette de boşa gider. Onlar 

cehennemliktirler ve orada devamlı kalırlar..”32 

“Ey iman edenler! Sizden her kim dininden dönerse 

dönsün:  Allah onların yerine öyle bir topluluk getirecek ki, 

Allah onları sever, onlar Allahı severler.  Onlar müminlere 

karşı alçak gönüllü, kâfirlere karşı onurlu ve zorludurlar.  

Allah yolunda mücahede eder ve bu hususta dil uzatan hiçbir 

kimsenin ayıplamasından korkmazlar.  İşte bu Allahın öyle bir 

                                                 
32 Bakara, 217. 



 

 60 

lutfudur ki dilediğine verir. Allah Vâsi ve Alimdir: İhsanı 

boldur, her şeyi hakkıyla bilir.”33 

Bu ayetlerde geçen (yertedde) kelimesi, tam anlamıyla 

“Müslüman iken şu ya da bu sebeple dinden vazgeçerek küfre  

dönmek” durumunu ifade eder.  İslam dininde en büyük ayıp 

ve vazgeçilmedikçe affedilmeyen günah budur. Her iki ayette 

de Allah Teala Müslümanları bu kötü durumdan sakındırmıştır. 

Kur’an’da irtidadın anlam olarak anıldığı bir çok ayetler 

de vardır. İşte bazıları:    

"İman ettikten, Peygamber'in hak olduğuna şahitlik 

ettikten ve kendilerine açık deliller geldikten sonra inkâr eden 

bir kavmi, Allah nasıl hidâyete erdirir? Allah zalim kavmi 

hidayete erdirmez İste bunların cezası, Allah'ın, meleklerin ve 

bütün insanların lânetinin üzerlerine olmasıdır O lânet içinde 

ebedî olarak kalacaklardır Onlardan azap hafifletilmez ve 

kendilerine rahmet nazarıyla bakılmaz. Ancak bundan sonra 

tevbe edip ıslâh olanlar müstesnadır Çünkü Allah, "Gafûr'dur, 

Rahîm'dir" Çok affedici ve çok merhametlidir. Şüphesiz ki 

iman ettikten sonra inkâr eden sonra da inkârda ileri gidenlerin 

tövbeleri asla kabul edilmeyecektir. Onlar için can yakıcı bir 

azap vardır Onların bir yardımcıları da yoktur" 34 "O 

gün nice yüzler ağarır, nice yüzler kararır. O zaman yüzleri 

kara olanlara; mümin olduktan sonra dinden çıktınız ha! O 

halde inkâr ettiğinizden dolayı tadın azabı, denir"35 

"Kim, kendisine doğru yol apaçık belli olduktan sonra 

Peygamber'e karşı gelir, müminlerin yolundan başkasına uyup 

                                                 
33 Maide, 54. 
34 Âl-i İmrân, 86-91 
35 Al-i İmrân, 106  



 

 61 

giderse, onu döndüğü yolda bırakırız. Kendisini cehenneme 

koyarız. Ne kötü dönüş yeridir orası.”36    

"Kalbi imanla dolu olduğu halde, inkâra zorlanan hâriç, 

kim iman ettikten sonra, Allah'ı inkâr eder, kalbini inkâra açık 

tutarsa, Allah'ın gazabı onların üzerindedir. Bunlara büyük bir 

azap da vardır"37    “İnkâr edenler, 

Allah yolundan alıkoyanlar ve kendilerine doğru yol belli 

olduktan sonra Peygamber'e karşı gelenler, Allah'a hiçbir zarar 

veremezler. Allah onların yaptıklarını boşa çıkaracaktır. Ey 

iman edenler! Allah'a itaat edin, Peygambere itaat edin. 

İşlerinizi boşa çıkarmayın. İnkâr edip Allah yolundan 

alıkoyanları ve sonra da kâfir olarak ölenleri Allah asla 

bağışlamaz.”38 

Sevgili Peygamberimizin  hayatı boyunca insanlara 

İslam’ı anlattığını, bu konuya çok düşkün olduğunu, bu uğurda 

olağanüstü bir çaba sarfederek uğraşıp didindiğini, bu yolda 

çok sıkıntı, eziyet, musibet ve işkencelere katlandığını, hatta 

“Müslüman olmuyorlar diye” kendisini yiyip bitirdiğini, bu 

yüzden Allah Teala tarafından ikaz edildiğini biliyoruz. İşte 

birkaç örnek: 

“Şimdi, bu söze inanmazlarsa, demek sen onların ardına 

düşüp nerdeyse kendi kendini yiyip tüketeceksin!”39   

 “Onlar iman etmiyor diye üzüntüden nerdeyse kendini 

yeyip tüketeceksin. “40  

 “Hiç kötü işleri kendisine güzel görünen kimse, iyilik 

edip dürüst işler işleyen kimse gibi olur mu?  Allah dilediğini 

                                                 
36 Nisâ, 115 
37 Nahl, 106 
38 Muhammed, 32-34. 
39 Kehf, 6. 
40 Şuara, 3. 



 

 62 

sapıklık içinde bırakır, dilediğini doğru yola iletir.   O halde 

insanlardan ötürü üzülüp kendini mahvetme! Çünkü Allah 

onların bütün yaptıklarını bilir.”41 

“Sabret! Senin sabrın da ancak Allah’ın yardımı iledir.  

Kâfirlerin yüz çevirmesinden mahzun olma, yaptıkları 

hilelerden dolayı da telaş edip darlanma.”42  

İşte bu yüzden sünnette gerek irtidat kelimesi, gerekse eş 

anlamlı olarak “dinden dönme”, “küfre düşme”, “küfre 

intikal”,  “dini terk etme”, “dini tebdil etme”, “cemaatten 

ayrılma”, “bid’alar uydurma” gibi kelimelerle bu konu çokça 

işlenmiş ve gerekli uyarılar her zaman yapılmıştır. Bunlardan 

bazı örnekleri görelim. 

Belki de ilk irtidat olayı, Miraç gecesinde olan mucizeyi 

işittiklerinde, yapılan yaman propagandaya aldanarak “Biz 

Muhammed’in (as) bu sözlerine nasıl inanabiliriz?” diye 

dinden dönenlerce gerçekleştirilmiş oluyordu. Ne acıdır ki 

onlar, etkisinde kaldıkları Ebu Cehil ile beraber Bedir’de 

öldürülenler arasındaydı.43 

Zeyd İbnu Eslem (ra) anlatıyor: "Resûlullah 

(aleyhissalâtu vesselâm) buyurdular ki: "Dinini değiştirenin 

boynunu vurun."44 

Abdullah bin Mesud (ra)’dan şöyle dediği rivayet edildi: 

Rasullullah (sav) buyurdu ki:  

“Müslüman bir kimsenin öldürülmesi ancak su üç 

sebepten biriyle helâl olur: İmandan sonra dinden çıkma, 

evlilikten sonra zina, haksız yere birini kasden öldürme"45 

                                                 
41 Fatır, 8 
42 Nahl, 127. 
43 Ahmed, Müsnet, I. 374. 
44 Mâlik, Muvatta, Akdiye. 15, (2, 736); İbrahim Canan, Kutub-i Sitte 

Tercüme ve Şerhi, VI. 189. 



 

 63 

Hz. Ebû Hüreyre (radıyallâhu anh) anlatıyor:  

-"Resûlullah (aleyhissalâtu vesselâm) vefat edince, 

ondan sonra Hz. Ebû Bekir (radıyallâhu anh) halife seçildi. 

Bunun üzerine bedevîlerden bir kısmı "irtidât" etti. (Hz. Ebû 

Bekir halife olarak onlarla savaşmaya karar verince)  Hz. 

Ömer: 

-"Resûlullah (aleyhissalâtu vesselâm): "İnsanlar 

lailaheillallah deyinceye kadar onlarla savaşmaya 

emrolundum. Bunu söylediler mi, benden mallarını ve 

nefislerini korurlar. (İslâm'ın) hakkı hâriç artık hesapları da 

Allah'a kalmıştır!" demiş iken, sen nasıl insanlarla savaşırsın?" 

dedi.  

Hz. Ebû Bekir:  

-"Allah'a yemin olsun, namazla zekâtın arasını 

ayıranlarla savaşacağım. Zîra zekât, malın hakkıdır. Vallahi, 

Resûlullah (aleyhissalâtu vesselâm)'a vermekte oldukları bir 

oğlağı vermekten vazgeçseler, onu almak için onlarla 

savaşacağım" dedi.  

Hz. Ömer sonradan demiştir ki: 

-"Allah'a yemin ederim, anladım ki, Hz. Ebû Bekir'in bu 

görüşü, Allah'ın savaş meselesinde ona ilhamından başka bir 

şey değildi. İyice anladım ki, bu karar hakmış." 46 

Bütün bu rivayetler ve uygulamalar, Resulullah (sav) ve 

ashabının irtidat, yani dinden dönmeye karşı tavrını açıkça 

ortaya koymaktadır. 

                                                                                               
45 Buhârî, Diyât, 6, Kasâme, 25, 26 
46 [Buhârî, İ'tisâm 2, Zekât 1, İstitâbe 3; Müslim, İmân 32, (20); 

Muvatta, Zekât 30, (1, 269); Tirmizî, İmân 1, (2610); Ebû Dâvud, 

Zekât 1, (1556); Nesâî, Zekât 3, (5, 14).] Bkz. İbrahim Canan, 

Kutub-i Sitte Tercüme ve Şerhi, VII. 340. 

 



 

 64 

 

Müslüman Kafir Olur mu? 

İşin mümkün olup olmaması açısından bakarsak soruya 

soruyla cevap verelim; “Neden olmasın?”  

Ama dilek ve temenni açısından bakarsak cevabımız, 

“aman aman, sakın olmasın. Öyle korkunç bir şey olur mu?” 

Hatırlarsınız, daha önce “Müslüman olduktan sonra 

dinden çıkılmaz diye bir kural yoktur” demiştik. Bizim 

kitabımıza adını veren sorun da zaten budur. Çok acıdır ama, 

hem de çok yoğun bir dinden dönerek kafir oluş, yani irtidat 

yaşanmaktadır. 

İleride daha geniş olarak göreceğiz, aslında bir 

Müslümana “kafir” demek, onu küfre nisbet etmek, yani 

“tekfir” etmek çok ciddi bir iştir ve ulu orta yapılmamalıdır. 

Fakat yeri geldiğinde dini korumak ve imanı muhafaza etmek 

için bu silaha sarılmakta tereddüt de etmemelidir. Adam 

öldürmek iyi değildir ama savaşa girmişsen iş değişir. İşte öyle 

bir şey! 

Bir Müslümanın dinden dönerek kafir olması, yani kendi 

kavramlarımızla söyleyecek olursak “irtidat” edip “mürted” 

olması, bir yandan kelimenin manası açısından akaid ve kelam 

ilmini ilgilendirirken, diğer yandan da doğacak sonuçlarının 

yasal düzenlenmesi bakımından fıkıh ilmini ilgilendirir. Bir 

başka açıdan irtidat, inançla alakalı olduğu kadar hukuk, 

siyaset, genel idare, iktisat, ahlak, eğitim ve terbiye açısından 

da önemlidir.  

 

Günah Kafirleşme Sebebi  

İslam âlimlerinin dikkat çektiği bir konu da başlıkta 

görüldüğü gibi günahta gizli bir küfre giden yol olmasıdır. Zira 

uzak dursa selamette kalacağı bir günahın çekim alanına giren 



 

 65 

bir mü’min, zamanla o günaha karşı hassasiyetini yitirecek, 

belki de onun günah olmadığı gibi bir inanca giderek kendini 

sorumluluktan kurtarmaya bakacaktır. Günah Kur’an ile sabit 

ise, onu inkar küfürdür. Buradaki “gizlilik” ise, zaman içinde 

nefsin aldanmasına açık bir işarettir. 

Bir arkadaşım anlatıyor: “Her erkeğin yüreğini 

hoplatacak bir görüntüye bakıyordum. Öyle bir görüntüyü 

helal yoldan görmem mümkün değildi. Şaşkın ve hayretle o 

güzelliği seyrederken, birden bu yaptığımın haram olduğu 

aklıma geldi. Gözlerimle aldığım zevkin içine limon sıkılmış, 

tadı tuzu kalmamıştı. Başımı ondan çevirdim ve ayetleri 

düşündüm:  

“Mümin erkeklere bakışlarını kısmalarını ve edep 

yerlerini açmaktan ve zinadan korumalarını söyle.  Bu onlar 

için en uygun olan davranıştır.  Allah yaptıkları her şeyden 

hakkıyla haberdardır.”47  

Biz burada araya girerek şu bilgileri de yeri gelmişken 

sunalım: Mealini kendisinden aldığımız Suat Yıldırım, burada 

kısa bir açıklama yapar:  

“Ayette ‘kısma’ anlamına gelen ‘ğadd’ kelimesi, 

kısmilik ifade eden "min" edatı ile kullanılmıştır. Kısıtlanan 

şey erkeklerin kadınlara bakmaları, insanların birbirlerinin 

edep yerlerine bakmaları veya müstehcen görüntülere 

bakmalarıdır. Bir hadis meali: "Namahreme ilk bakış sana ait 

olup, sorumluluğu yoktur. Ama ikincisi, yani bakışı devam 

ettirmen senin aleyhindedir." 

Bakmanın caiz olduğu yerlerden biri: evlenme niyetiyle 

birbirini görme sırasında olur. Erkeğin örtmesi farz olan yeri, 

göbeği ile diz kapağı arasıdır. Kadınınki ise, elleri ve yüzü 

                                                 
47 Nur, 30. 



 

 66 

hariç, baştan aşağı bütün vücududur. Şafiî gibi birçok 

müctehide göre yüzü de örtünme yerine dâhildir.” 

“Evet sevgili hocam, ayet aklıma gelince başımı 

çevirdim, ama aman Allah’ım, bu kadınlar ne kadar güzel 

yaratılmışlardı böyle. Sübhanellah!  Hiçbir süslenme, takı, 

makyaj filan yapmasalar bile vücutları, kaşları, gözleri ve 

ahenkli tavırları, jest ve mimikleri ile varlıkları bile bizatihi 

güzelliğin ta kendisiydi. 

İçimi şehvet kapladı. Demek “Kadınlardan, oğullardan, 

yığın yığın biriktirilmiş altın ve gümüşten... aşırı sevgi ile 

bağlanılan bu gibi şeyler insanlar için bezenip süslendi"48 

hakikati bu idi. 

Maalesef kendimi alamadım ve döndüm tekrar baktım. 

Bu ikinci bakışlar aleyhime idi, biliyordum. Ama nefsime 

engel olamıyordum. Bu bakışlarımın devam ettiği anda, Allah 

Teâlâ’nın “basar” sıfatıyla şu anda beni görüyor ve bana 

kızıyor olduğu kalbimin suratına bir şamar gibi patladı. Perişan 

olarak başım önüme düştü. 

Evet, “bakmak, zinanın postacısıdır,” derler. “Avret 

yerlerini korusunlar, yani tamamiyle örtsünler ve örtülü yerlere 

bakmasınlar” demek, “böylece kendilerini zinadan 

korunsunlar” demektir. 

Ama içimde hala kıpırdanmalar vardı. Ben – Allah 

korusun- zina yapmayacağımdan sanki emindim. İçimden buna 

binaen çeşitli çıfıtlıklar geçiyordu. Allah Teâlâ’nın beni 

görmemesi asla söz konusu olamazdı. Bunu içimden geçirmek 

bile inkardı, küfre düşmekti. Geriye bir şey kalıyordu; O’nun 

gözü önünde O göre göre günaha devam etmek ve sonra tövbe 

ederek O’nun engin merhametinden bağışlanma dilenmek. Ben 

                                                 
48 Âl-i İmrân, 14. 



 

 67 

de onu yaptım. Ama günahın tadı tuzu kalmamıştı. Kendime 

küfrederek kalktım ve perişan bir vaziyette kendimi sokağa 

attım…” 

Duyduklarımın sonu beni de perişan etmişti. Birden şu 

sözleri hatırladım:  

“Her bir günah içinde küfre gidecek bir yol var. O 

günah, istiğfarla çabuk imha edilmezse, kurt değil, belki küçük 

bir mânevî yılan olarak kalbi ısırıyor. 

Meselâ, utandıracak bir günahı gizli işleyen bir adam, 

başkasının bilmesinden çok hicap ettiği zaman, melâike ve 

ruhaniyâtın vücudu ona çok ağır geliyor. Küçük bir emâre, bir 

işaret ile onları inkâr etmek arzu ediyor. 

Hem meselâ, Cehennem azâbını netice verecek büyük 

bir günahı işleyen bir adam, Cehennemin tehditlerini işittikçe 

istiğfarla ona karşı siper almazsa, bütün ruhuyla Cehennemin 

yokluğunu, hiç olmamasını arzu ettiğinden, küçük bir emâre ve 

bir şüphe, Cehennemin inkârına cesaret veriyor. 

Hem meselâ, farz namazını kılmayan ve kulluk 

vazifesini yerine getirmeyen bir adamın, küçük bir âmirinden 

küçük bir vazifesizlik yüzünden aldığı tekdirden müteessir 

olan o adam, Sultan-ı Ezel ve Ebedin tekrar eden emirlerine 

karşı farzında yaptığı bir tembellik, büyük bir sıkıntı veriyor. 

Ve o sıkıntıdan arzu ediyor ve mânen diyor ki, ‘keşke o vazife-

i ubudiyeti bulunmasaydı!’ 

Ve bu arzudan, Allah Teâlâ’ya karşı bir mânevî 

düşmanlık, bir inkâr arzusu uyanır. Allah Teâlâ’nın varlığına 

dair kalbe gelen bir şüpheye, kat'î bir delil gibi yapışmaya 

meyleder; büyük bir helâk olma kapısı ona açılır.  

O bedbaht bilmiyor ki, inkâr vasıtasıyla, kulluk 

vazifesinden dolayı gayet cüz'î bir sıkıntı gelmeye karşılık, 

inkârda milyonlarla o sıkıntıdan daha müthiş mânevî sıkıntılara 



 

 68 

kendini hedef eder. Sineğin ısırmasından kaçıp yılanın 

ısırmasını kabul eder.”49  

O kardeşim döktüğü gözyaşlarında yalnız değildi. Ben 

de onun gibi ağlıyordum. Hiç kimse kendi nefsini temize 

çıkarmaya kalkışmasın. Öyleyse ümmet olarak ağlıyoruz. 

Ağlıyoruz, çünkü yüreğimiz yaralı. Vicdanlarımızı akrepler, 

yılanlar ısırıyor. Her gün tövbemizi bozmanın utancıyla iki 

büklümüz.  

İslam dışı bir sistemde bütün haramlar ve günahlar, 

sokaklardan lağım selleri gibi akıyor. Burnumuz pislikten 

kurtulmuyor. Dünya bir yangın yeridir. Alevler evlerimizde 

bile beynimizi fokurdatıyor. Çünkü yavrularımıza İslam’ı 

öğretecek kurumlarımız kalmamış. Her rezalete özgürlük 

varken, din vicdanlara hapsedilmiş. 

Dinsiz bir eğitim alan, küfür kültürlerinde yetişen, laik 

kurumlarla yönlendirilen, çağdaşlık, aydınlanma, sekülerizm 

gibi kavramların elinde tutsak kalan demokrasi ve liberalizm 

gibi afyonlardan uyuşmuş sözde Müslümanlar, yaşanan günah 

ve inkarı, burunlarının üstünde vızıldayan sinek kadar ciddiye 

almadan, “Ne var şikayet edecek? Dini yaşamaya yasak mı 

var? En iyi Müslümanlık bizim ülkemizde!” gibi saçma sapan 

sözlerle gönül eğlendiriyorlar. 

İnsan cahil olunca, celladını bile över, hürmetle önünde 

eğilirmiş. Mankurtluk demek böyle bir şey!.. 

Kendine gel ey nefsim, kendine gel ey İslam dünyası! 

Bilgi, iman, amel, tebliğ, cihad ve sabır silahlarını kuşan. Seni 

de yakmaya çalışan zavallıları, ancak sen kurtarırsın Allah’ın 

                                                 
49 Said Nursî, Lem’lar, 2. Lem’a, 1. Nükte. Az sadeleştirerek.) 

 



 

 69 

izniyle bu inkar ateşinden. Akıntıya karşı kürek sallamak 

gerekecek, pazılarından fazla iradeni güçlendir…  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 70 

KAFİRLEŞME CİDDİ BİR SORUNDUR 

 

 

 

 

 

 

 

Tekfir’i Tanıyalım 

 

Batılılaşma yüzünden zamanımızda maalesef göz ardı 

edilemeyecek boyutta bir “irtidat”, yani “Müslüman iken 

dinden dönme” gerçeği olunca, ister istemez tekfir meselesi de 

çokça gündeme gelmektedir. Bu yüzden biz “Batılılaşma” 

sürecini “kafirleşme” süreci olarak gördüğümüzden, 

“Batılılaşma İrtidattır” diye konu başlığı attık ve bunun 

sebeplerini izah etmeye çalıştık. Nihayet bunun olumlu ve 

olumsuz yanlarıyla yaşadığımız hayatta güncelliğini 

koruduğunu görüyoruz. “Adı Konmamış Savaş” kitabımızda 

da bu Batılılaşma ile gelen kafirleşmenin bol bol örneklerini 

verdik, balılabilir. 

 “Tekfir”, Bir Müslümana “kafir oldu” demek, yani onu 

küfre nisbet etmek, konumuzla doğrudan alakalıdır ve çok 

önemli bir meseledir. Önemlidir; çünkü “Tekfir” çok ciddi bir 

iştir, elbette öyle rastgele ve ulu orta yapılmamalıdır. Ancak 

yeri geldiğinde dini korumak ve imanı muhafaza etmek için 

yapılmalı, caydırıcı etkisini göstermesi bakımından bu silaha 

sarılmakta asla tereddüt de etmemelidir. Yoksa büyük 

kayıplara, telafisi zor veya imkansız kayıplara sebep olunabili. 

Evet, adam öldürmek iyi değildir, ama savaşa girmişsen iş 



 

 71 

değişir. O zaman ne düşmana, ne de vatan hainine acımamak 

gerekir. İşte “tekfir” de böyle bir şeydir 

Bu kelime akaid ve kelam ilmini ilgilendirirken, 

doğacak sonuçlarının yasal düzenlenmesi bakımından aynı 

zamanda fıkıh ilmini de ilgilendirir. Bir başka açıdan irtidat, 

inançla alakalı olduğu kadar hukuk, siyaset, genel idare, iktisat, 

eğitim ve terbiye açısından da önemlidir.  

İrtidatta asıl olan, akıllı ve ergin bir kişinin kendi özgür 

iradesiyle ve bunu bilinçli bir şekilde ifade etmesiyle dinden 

çıkmış olmasıdır. Bazıları belki bilmeyebilir, bu yüzden 

garipseyebilir de, ama Müslüman olduktan sonra dinden 

çıkılmaz diye bir kural yoktur. Girildiği gibi, çıkılır da.  

Peki, hangi durumlarda bu gerçekleşir? 

Bu sorunun cevabını birinci bölümün başlarında kısaca 

vermiştik. O bilgileri hatırlamanın faydasına inanıyorum. 

Bilindiği gibi akaid kitaplarımız imanın sağlıklı ve Allah Teala 

katında geçerli olmasının şartlarını genellikle üç maddede 

özetlerler: 

1.İman, hayattan ümit kesildiği son anda, yani ölüm 

anında olmamalıdır. 

2.Kur’an ve mütevatir sünnet ile tespit edilen hiç bir 

iman esası inkar edilmemeli, yalanlanmamalıdır. Çünkü iman 

bir bütündür, bölünme ve parçalanma kabul etmez. İman 

esaslarından birini inkar, tümünü inkar gibidir. 

3.Farz ve haram gibi dini hükümlerin, kanunların, 

şeriatın, emir ve yasakların, iman esasları gibi güzel ve faydalı 

olduğuna, fert ve toplumun dünya ve ahiret saadetini temin 

ettiğine kesin inanmalı, bunları yaşamada inat ve kibirlilik 

göstermemeli, bunları zamansız, yararsız, çirkin, çağdışı, 

gericilik ve yobazlık olarak  görmemeli, ne bunlarla, ne de 



 

 72 

bunlara inanıp yaşadığı için Müslümanlarla alay etmemeli, 

küçük görmemeli, hafife almamalı ve gıcık kapmamalıdır. 

Aksi takdirde, kişi kendini mü’min saysa da hiç şüphesiz 

o, Allah ve Müslümanlar katında mü’min değildir. Bu, Allah 

adına ahkam kesmek değil, Allah’ın bildirdiği ilke ve 

ölçülerini ilim ile tespit edip ortaya koymaktır. 

Öyleyse bu mesele çok önemlidir. Her zaman ve her 

insan için çok önemlidir, ama özellikle de bizim zamanımızda 

çok çok önemlidir. 

Neden mi? 

Susuz koyunların suya koştuğu gibi insanlar küfre 

koşmaktadırlar da ondan. Üstelik bunu önlemeye çalışan 

sevgili çobanın feryat eden önleyici makamdaki kavalı da hiç 

dinlenmemektedir. 

 

Ciddi Bir Konu 

Az önce “İmanın Geçerlilik Şartlarının” bazısını gördük. 

Biraz daha net soralım: Bir müslümanı neler dinden çıkarır? 

Daha doğrusu hangi inanç veya inançsızlık, hangi söz ve 

davranışlar, hangi terk edişler insanı dinden çıkarır ve tekfiri 

haklı kılar?  

Müslüman toplumlarda kafirleşme sorununu ancak 

bunları iyi kavrarsak anlayabilir ve kendimizi koruyabiliriz. 

Burada bazı kardeşlerimizin içinden haklı olarak kimi 

endişeler geçeceği kanaatindeyiz. Diyeceklerdir ki “kardeşim, 

tekfir meselesi çok ciddi bir konudur diye sen diyorsun. Zaten 

ümmet içinde böyle bir sıkıntı da yaşanmaktadır. Şimdi biz bu 

konuyu işlerken ince ayarlara dikkat etmezsek, acaba fayda 

verme yerine zarar vermiş olmaz mıyız?” 

O kardeşlerimizin bu ve benzeri hassasiyetlerine 

katılıyoruz. Burada biz de dikkat edeceğimiz ve tekfirin ne 



 

 73 

kadar dikkat isteyen duyarlı bir konu olduğunu vurgulayarak 

söze başlayacağız. Çünkü bir müslümanı yersiz ve haksız 

olarak tekfir etmek, hem eden, hem de edilen açısından birçok 

itikadî, hukukî ve ahlâkî sonuçlar doğurur. Yani gerekli yerde 

tekfir yararlı iken ve yapmamak zarar verirken, gerekmeyen 

yerde yapmak da çok tehlikeli ve zararlıdır.  

Bilindiği gibi bir ayet veya hadisi yorumlarken, onlardan 

belli bir hükme varırken, Arap dili ve edebiyatını bilmekle 

beraber, tefsir, hadis, fıkıh ve bu ilimlerin usulünü de bilmek 

gerekir. Bu çok önemli ve  doğru bir kuraldır. Sırf bu kuralı 

bilmeme veya yerinde kullanmama yüzünden birçok insan 

kendi imanını tehlikeye atmaktadır. 

Bir de, müstear isimlerle telif ve tercüme edilerek kimin 

yazdığı veya tercüme ettiği belli olmayan, ehliyeti ve mezhebi 

bilinmeyen, aslı ile karşılaştırma imkanı bulunmayan, özellikle 

de internette beleş tedavülde olan kitaplardan sakınmak 

gerekir. Çünkü hiç alakası olmayan bilgiler kitap içine 

girdirilmektedir. Aslında böyle yapılmakla yazarlarına da 

ihanet edilmektedir. Öyleyse akaid ile ilgili kitaplar çok 

önemlidir. Onları ancak ilmine güvendiğimiz meşhur 

alimlerden okumalıyız. 

İfrat ne kadar zararlı ise, tefrit de o kadar zararlıdır. 

Doğrusu vasat olandır, orta yoldur, dengeyi sağlamaktır. Bütün 

bunlardan sonra bir cümle daha yazayım ki bütün bu 

tartışmaları bitirip atsın: Bilmek cahillikten iyidir. 

 

Bilgi İşe Yaramalı 

Bazen küfür çok açık olup herkes tarafından görülebilir. 

Bunun için alim veya kitap aramaya gerek yoktur. Mesela 

adam karşılıklı konuşurken bize diyor ki: “Hocam, ben 

müslümanım ve ondan asla vaz geçmem. Ancak “şeriat” 



 

 74 

denilen dinin kanunları ve ekonomik hükümleri eskimiştir, 

şeriat bu asırda fayda vermez. Bugün modern dünyada 

evrensel hukuk vardır. Hiç uğraşmadan tercüme ederek alalım, 

çok güzel olur. Namazı yine kılalım, orucu yine tutalım.” 

Bu adam Müslüman olduğunu söylüyor ama Allah 

Teâlâ’nın  kitabından önemli bir kısmı inkar ediyor, faydasız 

buluyor ve hayatından atıyor. Kafir olduğundan habersiz. 

Ya da televizyonda herkes dinledi. Kırk yıldır ülkeyi 

oyalayan o malum adam diyor ki: “Bizim Sorunumuz ikiyüz 

hüküm ayetlerinde. Onları attık mı, İslam ile çağ uyuşur. İrtica 

kalmaz. O ikiyüz ayeti alamayız. Aldık mı, Osmanlıya dönmüş 

oluruz ki, bu irtica budur. Laiklik buna izin vermez.”  

Şimdi, Allah Teala’nın dinini beğenmeyen, ayetlerini 

çirkin gördüğü için tekrar O’na iade etmek isteyen, dinin 

kanunlarını atan, onun yerine Batıdan kanunlar alan bir insan, 

bütün bunları açık seçik ifade ettikten sonra sırf  “ben de 

müslümanım” dediği için, o esnada veya bu inancını devam 

ettirdiği sürece hala Müslüman mı sayılacak?  

Hayır, tövbe edip bu batıl inancından vazgeçmedikçe 

Müslüman sayılmayacak, Müslüman muamelesi yapılmayacak, 

ölürse de cenazesi kılınmayacaktır.  

Neden mi? 

Daha önce yazmıştık, önemine binaen tekrar edelim: 

Akaid kitaplarımız imanın sağlıklı ve Allah Teala 

katında geçerli olmasının şartları vardır. Bunlardan birisi, 

Kur’an ve mütevatir sünnetle tespit edilen hiç bir iman esası 

inkar edilmemeli, yalanlanmamalıdır. Çünkü iman bir 

bütündür, bölünme ve parçalanma kabul etmez. İman 

esaslarından birini inkar, tümünü inkar gibidir. 

Sonra bir Müslüman farz ve haram gibi dini hükümlerin, 

kanunların, şeriatın, emir ve yasakların, tıpkı iman esasları gibi 



 

 75 

güzel ve faydalı olduğuna, fert ve toplumun dünya ve ahiret 

saadetini temin ettiğine kesin inanmalı, bunları yaşamada inat 

ve kibirlilik göstermemeli, bunları zamansız, yararsız, çirkin, 

çağdışı görmemeli, gericilik ve yobazlık olarak  kabul 

etmemeli, ne bunlarla, ne de bunlara inanıp yaşadığı için 

Müslümanlarla alay etmemeli, küçük görmemeli, hafife 

almamalı ve gıcık kapmamalıdır. 

Fakat buna rağmen yine de ihtiyat iyidir. Çünkü bir 

insan için yaşadığı sürece her an günahtan ve küfürden tövbe 

etme ve imana dönme imkanı vardır. İman ve tövbe kapısı can 

boğaza gelinceye kadar, ya da güneş batıdan doğuncaya kadar 

açıktır ve yeniden iman etmek mümkündür.  

Bu yüzden genellikle özel isim vererek daha önce 

Müslüman olduğu bilinen birisine “falan kafirdir” demek hoş 

karşılanmamıştır. En azından o küfür sözü söylediği anı tasrih 

ederek, belirtip kayıt altına alarak o an için söylemek gerekir.  

 

Müslümana "Kafir" Muamelesi 

Akaid alimleri, "Bir kimse kalbiyle inanmasa bile, 

diliyle imanı ikrar ettikten sonra kendisine Müslüman 

muamelesi yapılacağını" ittifakla söylerler. Çünkü biz 

kimsenin kalbindekini bilemeyiz ki! Bir ağzından çıkan söze 

bakarız. 

Ehemmiyetine binaen, Hz. Peygmaber (aleyhissalatu 

vesselam)'in hadislerinde bu meseleye tekrar tekrar yer 

verildiğini görürüz: Resûl-i Ekrem (aleyhissalatu vesselam)'e 

göre kelime-i şehadet getiren herkesi Müslüman bilmek ve 

onlara Müslüman muamelesi yapmak zorundayız.  

Nitekim şöyle buyurur. "Ben insanlarla, onlar lailahe 

illallah (Allah'tan başka tanrı yoktur) deyinceye kadar 

mücadele etmekle emredildim, kim lailahe illallah derse, o, 



 

 76 

benden malını ve canını emin kılmıştır (bunu söyledikten sonra 

ben onun samimî olup olmadığını araştırmam). Onun gerçek 

hükmü ve hesabı Allah'a kalmıştır." 

Bu hususla ilgili olarak, Hz. Üsame'nin hadisesi 

meşhurdur. İbnu Hişam'ın rivayetine göre, bir mukatele 

sırasında Hz. Üsame (radıyallahu anh), hasmı ile vuruşurken, 

galebe çalacağı sırada vuruştuğu müşrik, kelime-i şehadet 

getirerek tevhidi ikrar eder. Fakat Hz. Üsame (radıyallahu 

anh), onun, bu ikrarı, ölümden kurtulmak için yaptığına 

hükmederek, hasmını öldürmekte tereddüd etmez.  

Medine'ye dönüşte durum Peygamberimiz (aleyhissalatu 

vesselam)'e anlatılınca, hadiseye ziyadesiyle üzülüyor ve 

Üsame'yi şiddetle azarlıyor: "Ey Üsame, lailahe illallah diyen 

bir kimseyi niye öldürdün?" 

Hz. Üsame (radıyallahu anh), kendisini şöyle müdafaa 

ediyor: "Ey Allah'ın Resûlü, o, bunu ölümden kurtulmak için 

söyledi."  

Bu cevap üzerine Hz. Peygamber (aleyhissalatu 

vesselam) "Kelime-i tevhîdi getireni niye öldürdün ey Üsame" 

diye o kadar çok tekrar ediyor ki, Hz. Üsame (radıyallahu anh) 

üzüntüsünün büyüklüğünden: "Keşke o güne kadar İslamiyet'e 

girmemiş olsaydım, ondan sonra girmiş olsaydım da böyle bir 

cinayeti işlemekten uzak kalsaydım" temennisinde bulunur.  

Müslim'in rivayetinde Resûl-i Ekrem (radıyallahu anh) 

Hz. Üsame'yi şöyle azarlıyor: "Onun bu ikrarda samimî olup 

olmadığını öğrenmek için kalbini yardın mı?"  

Ebu Davud'un rivayetinde buna şunu da ilave ediyor: 

"Kıyamet günü lailahe illallah diyen bir kimseyi öldürmenin 

hesabını nasıl vereceksin?"  

Ashabtan Sa'd (radıyallahu anh)'ın "Üsame 

öldürmedikçe, ben bir Müslümanı öldürmem" sözü, bu 



 

 77 

hadisenin hem Üsame (radıyallahu anh), hem de diğer 

sahabîler (radıyallahu anh) üzerindeki te'sîrini gösterir. Bu 

arada tanımadığı Müslümanları öldüren terörist katillerin 

kulakları çınlasın. Hesabını nasıl verecekler acaba? 

Bundan daha acaib bir olay var. Onu da yazmadan 

geçemeyeceğiz doğrusu. 

 

Müslümana "Kafir" Denilir mi? 

Meşhur Üsame olayında anlatılan manayı te'yid eden 

daha enteresan bir rivayet Mikdâd İbnu'l-Esved'den 

gelmektedir. Der ki:  

"Hz. Peygambere (sav):  

- "Bir kâfirle karşılaşsam, onunla mukâtele etsem, 

vuruşma sırasında kolumun birini kılıcıyla kesip atsa, 

arkasından da mağlub düşse ve benden aman dileyerek 

"Müslüman oldum" dese, ey Allah'ın Resûlü, ben onu 

öldüreyim mi?" dedim.  

- "Hayır, öldürme" dedi. Ben tekrâr:  

- "İyi ama ey Allah'ın Resûlü, o benim bir kolumu 

kestikten sonra bu ikrârda bulundu" dedim. Cevâben:  

- "Hayır, öldüremezsin. Eğer öldürecek olursan o, sen 

onu öldürmezden önceki senin durumuna geçer, sen de, onun 

kelime-i şehâdeti söylemeden önceki durumuna geçersin (kâfir 

olursun)." cevabını verdi. 

Kelime-i tevhid ve kelime-i şehâdeti ikrâr etmenin, 

Müslüman vicdânında hâsıl etmesi gereken hürmetle ilgili bir 

başka misâle göre, böylelerine münâfık demek de kesinlikle 

yasaktır. Başta Buhârî olmak üzere siyer ve hadis kitaplarında 

geldiğine göre, bir sohbet sırasında Müslümanlara çokça eziyet 

vermiş olan Mâlik İbnu Duhayşin'in adı geçer.  



 

 78 

Ashâb'tan biri: "O, bir münafıktır, Allah ve Resûlünü 

sevmez" der.  

Bunun üzerine Hz. Peygamber (sav) söze karışarak: 

"Böyle söyleme, görmüyor musun, "lâ ilâhe illallah" dedi ve 

bununla da Allah'ın rızasını talep etmektedir" buyurur.  

Öbürü tekrâr: "Fakat biz onu daha ziyâde münâfıklara 

dönük ve onlara hayırhâh görüyoruz" derse de Hz. Peygamber 

(sav): "Allah'ın rızasını kazanmak arzusuyla "lâ ilâhe illallah" 

diyeni Cenâb-ı Hakk ateşe haram kılmıştır" cevâbını verir. 

Bu konunun ehemmiyetine binâen Peygamberimiz 

(sav)'den bir başka misâl daha vereceğiz. Resûlullah (sav) bir 

gün taşradan gelen zekât malını, İslâm hesabına kalpleri 

kazanılması icâbeden dört kişi arasında pay eder. Bu 

dağıtımından hisse alamayanlardan bâzıları 

memnuniyetsizliklerini izhâr ederler. Bunlardan bir tanesi 

haddini aşarak: "Yâ Resûlallâh Allâh"tan kork, âdil ol!" der.  

Hz. Peygamber (sav) bu ifade karşısında ziyâdesiyle 

gazaba geliyorsa da: "Yazık sana, yeryüzünde Allah'tan en çok 

korkan benden başka kim var?" demekle yetiniyor. 

Resûlullah (aleyhissalâtu vesselâm)'ın üzüldüğünü gören 

Hâlid İbnu Velîd (ra), (veya Hz. Ömer) yanaşarak: "Ya 

Resûlallah müsâde buyur kellesini uçurayım" der.  

Hz. Peygamber (sav): "Hayır, belki o namaz kılacak (ve 

böylece Allah onu affedecek)" buyurur.  

Hz. Hâlid (ra): "Diliyle söylediği kalbindekine hiç 

uymayan ne kadar çok namaz kılan var" karşılığında bulunur.  

Hz. Peygamberimiz (sav)'ın bu söz üzerine Hz. Hâlid 

(ra)'a verdiği cevap, altın harflerle yazılmaya değer: "Ben 

insanların kalplerini araştırmak, karınlarını yarmakla 

emredilmedim." 



 

 79 

Bu hadislerin ışığı altında, herhangi bir Müslümanın 

tenkidi yapılırken: "Onun kıldığı namaza bakma, riyâdan 

ibâret", veya "O, elâlemi aldatmak için hacıdır" gibi sözlerin 

dînen ne büyük ölçüsüzlük ve cinâyet olduğu anlaşılır. 

Kur'ân-ı Kerîm'in nassına göre, değil namaz kılıp oruç 

tutan, İslâm âdâbına uygun selâm veren bir kimseyi bile 

Müslüman kabul edip öyle muâmele etmek gerekmektedir. 

Nasıl mı? 

Görelim isterseniz: 

 

Selam Semboldür 

Evet, İslam'ın öğrettiği gibi selam vermek, şuurlu bir 

Müslüman için semboldür, yani bir vazife olduğu kadar, 

Müslümanca bir şiardır, kişinin dinini gösterir bir alamet ve 

işarettir. Günlük hayatta selamı Müslümanca vermeyenler 

bunun sebebini oturup sorgulamalıdırlar. Bunun altında yatan 

sebep nedir? Tdavi için önce teşhis gereklidir değil mi? 

Şimdi başta dediklerimizin esbab-ı mucibesini dün 

yorumunda yazan kardeşimizi tebrik ederek bir de biz takdim 

edelim: 

"Ey iman edenler, Allah yolunda harbe çıktığınız zaman 

(meselelerin) tam açıklanmasını bekleyin. Size (Müslümanca) 

selâm verene, dünya hayatının geçici menfaatlerini arayarak: 

"Sen mü'min değilsin" demeyin."50 

Ayetin sebeb-i nüzulü, konumuz yönünden oldukça 

enteresandır: Kaynaklarımızın -bizim için pek mühim 

olmayan- farklı rivayetlerine göre, Hz. Peygamber (sav) 

tarafından belli bir vazîfenin ifâsı için yollanan askerî bir birlik 

-veya seferde olan bir Müslüman grup- Batn-ı İdam denilen 

                                                 
50 Nisa: 4/94. 



 

 80 

meskûn mahalle varınca, bütün halk önlerinden kaçıyor, 

sâdece bir zengin, veya çoban mallarının başında kalarak 

Müslümanlara yaklaşıp "İslâmca" selâm veriyor. Fakat 

Muhallem İbnu Gassam onu öldürerek mallarına el koyuyor. 

Sefer dönüşü, hâdise, Hz. Peygamber (sav)'e rapor edilince, 

yukarıdaki âyet nâzil oluyor.  

Hadis ve siyer kitaplarında gelen sarâhate göre hâdisenin 

fâili kısa bir müddet sonra ölüyor. Cenâzesi toprağa verilince 

yerin cesedini kabul etmediği, üç sefer gömüldüğü hâlde her 

defasında dışarı atıldığı belirtilir. 

Durum Hz. Peygamber (sav)'e haber verilince: "Arz, 

aslında bundan daha şerîrlerini de kabul eder. Fakat Allah size, 

"lâilâhe illâllâh" cümlesine hürmetin ehemmiyetini göstermek 

istedi" der. 

Yukarıda zikredilen âyetin harp gibi en kritik bir anda 

dahi "İslâmca selâm" verene Müslüman muâmelesi 

yapılmasını emretmesi karşısında, Müslüman olduğunu her 

şeyiyle ilân eden, hatta İslâm'a hizmeti kendine şiar edinen 

kimseleri, mensub olduğu partisi veya intisâb ettiği grubu 

ayrıdır diye kırıcı sözlerle ithâm etmenin, İslâmî ölçülere ne 

derece uygun düştüğünü ve ne gibi faydalar sağladığı üstünde 

iyi düşünelim. 

Bu söylenenlerle ilgili olarak, şunu da belirtelim ki, 

İslâm inancında, bir kimseyi tekfir etmek son derece tehlikeli, 

son derece büyük vebâli olan bir davranıştır. Hz. Peygamber 

(aleyhissalâtu vesselâm) şöyle buyurur: 

"Kim kardeşine kâfir derse, ikisinden biri mutlaka kâfir 

olmuştur. Eğer itham edilen kâfir değilse, küfür, ithâm edene 

döner."  

Bu hadiste dile getirilen tehdîdin ciddiyetini belirtmek 

için şunu kaydedelim ki, Ehl-i Sünnet ve'l-Cemâat dışında 



 

 81 

kalan sapık mezheplerden Hâricîler'in tekfîr edilip 

edilemiyeceği münâkaşasında bâzıları, bir Müslümanı tekfir 

etmenin mesûliyetinin büyüklüğünü göz önüne alarak, ortadaki 

mübhemiyet sebebiyle, müsbet veya menfî hiçbir şey 

söylememeyi tercih ederken, tekfîr edilmeleri gerektiğine kaail 

olanlardan bir kısmı da görüşlerine delil olarak yukarıdaki 

hadis-i şerifi zikretmişler ve: "Onlar İslâm ümmetini tekfir 

ettiklerine göre kendileri kâfir olmuştur" demişlerdir.  

Bu düşüncede olan Kadı İyaz eş-Şifâ'da aynen şunları 

söyler: "Ümmeti, dalâlet ve bütün Ashâb'ı küfürle ithama 

müncer olan herhangi bir söz sarfeden herkesin kesinlikle 

küfrüne hükmediyoruz." 

Burada kaydı gereken bir başka mühim hadis, Hz. 

Peygamber (sav)'in İslâm ümmetinin 73 fırkaya ayrılıp 

bunlardan sâdece birinin fırka-ı nâciye, yâni kurtuluşa erecek 

olan hak yoldaki fırka olacağını haber verdiği rivayettir.  

Muhtelif vecihlerle gelmiş olan hadisin bir vechinde, 

hidâyet üzere olup kurtuluşa erecek bu grubun kimler 

olduğunu, dinleyenlerden bazıları sorunca şu cevap verilmiştir:  

"Onlar, benim yolum üzerinde olanlar, ashâbım, Allah'ın 

dini üzerinde cidal ve münâkaşaya girmeyenler ve herhangi bir 

günah sebebiyle tevhîd ehlinden birini tekfir etmeyenlerdir." 

Hülâsa, İslâm âlimlerinin, ittifakla Muhammed 

ümmetinin dikkatlerini çektikleri bir husus, tekfir meselesi 

olmuştur. Buradaki titizliği Hüccetü'l-İslâm İmâm-ı Gazâlî'nin 

şu sözleriyle hülâsa edelim:  

"İmkân nisbetinde bir Müslümanı kâfirlikle ithâmdan 

(tekfîrden) kaçınmak gerek... Zira, tevhîd'i (Allah'ın bir 

olduğunu) ikrâr eden musallî kimselerin kanını helâl addetmek 



 

 82 

hatâdır. Hatâen bir Müslümanın kanını dökmektense hatâen bir 

kâfire hayat hakkı tanımak evlâdır."51 

 Sonuç olarak tekfir, Müslüman olduğu bilinen veya bir 

kişiyi, inkar özelliği taşıyan söz veya eylemleri sebebiyle kafir 

saymaktır. Tekfir, hem birçok haklarını kaybetmesi ve 

yakalanırsa büyük bir cezaya çarptırılması açısından O kişi 

için, hem de birlik ve beraberliği bozulan, dinî inançlarına 

karşı açıktan saygısızlık ve saldırganlık ile huzuru bozulan 

toplum için oldukça ağır bir durumdur.  

Dolayısıyla tekfir hususunda çok dikkatli ve titiz olmak, 

temelsiz iddialar ile kişiyi tekfir ederek dışlayıp 

cezalandırmaktan kaçınmak gerekir.  

Bu ihtiyattan ötürü "ehl-i kıple'nin tekfir edilmemesi", 

"ehl-i sünnet" inancının temel bir özelliğidir. Gönülde samimi 

iman varsa, kastını aşan veya nereye varıp dayanacağı 

bilinmeyen cahilce bir söz veya iş yüzünden, yoruma açık ve 

tevili mümkünse öyle yaparak kimse tekfir edilmemeli, belki 

yanlışı, uygun bir metotla düzeltilmelidir.  

 

İlim ve İhtiyat 

Bir kimsenin İslâm dairesinden dışarı çıkması, kafir 

sayılabilmesi için, küfrü, yani müslümanlığa sığmayan bir 

düşünce, inanç veya hareketi bilerek ve gönülden isteyerek, 

beğenerek ve benimseyerek kabul etmesi gerekir. Kişi, küfrü 

gönülden ve bilerek benimsemediği müddetçe, müsamaha ile 

yaklaşılmalıdır. Bilmediği bir konuda dinden çıkma kastı 

olmadan konuşmuşsa, ona doğrusu öğretilmelidir. Müslüman 

hemen tekfir edilmemelidir.  Başka bir mezhep veya 

                                                 
51 İbrahim Canan, Kutub-i Sitte Tercüme ve Şerhi, Akçağ Yayınları: 

2/261-266. 



 

 83 

müçtehidin o yanlışa bir tevil veya yorumu varsa itibara 

alınmalıdır. Böyle tevil imkanı varsa, hemen küfre 

hükmetmek, İslâm ümmetinden dışlamak sorumluluk getiren 

bir hüküm olur. Ancak bu tevilin, yorumun da bir dayanağı 

olmalıdır. Ne var ki bu tevil, kişinin şahsî düşünce, keşif, ilhâm 

ve temâyülünü vahyin üstüne çıkarıyor, vahyi geri plâna itiyor, 

açıkça veya doğurduğu sonuç itibârıyla akla ve ilhâma dayanan 

bir din getiriyor olmamalıdır.  

Özetlersek, bir kimsenin belli bir davranışı, dış görünüşü 

itibarıyla küfrü gerektiriyor, "bunu ancak kâfir olan yapar, 

söyler" kanaatini veriyorsa buna "küfr-i lüzûmî" denir. Bu 

durumda kişi, o davranışının küfrü gerektirdiğini bilmiyor 

yahut bunu yaparken kâfir olmayı kasdetmiyor olabilir. Eğer 

şahıs, yaptığı ve söylediğinin (davranışının) küfrü 

gerektirdiğini, müslümanın dinden çıkmasına sebep olduğunu 

biliyor ve bu maksatla o davranışta bulunuyorsa, küfrü iltizam 

ediyor ve benimsiyor demektir; işte buna da "küfr-i iltizâmî" 

denir.         

Sonuç: bir kimsenin kafir olmasının şartı iltizamdır, yani 

ya küfrü benimsemesidir, yahut da söz ve davranışının İslâm 

içinde kalmasına müsait hiçbir tevil ihtimali taşımamasıdır.  

İctihada, yoruma açık olan, bu sebeple de ortaya birden 

fazla meşru ictihad, mezhep ve uygulama çıkmış bulunan 

konularda, bunlardan birini benimsemiş olan kişi ve grupların 

diğerlerini İslam'dan veya meşruiyet çerçevesinden dışlamaları 

yanlıştır.52  

                                                 
52 Bkz. http://www.hayrettinkaraman.net/yazi/hayat2/0007.htm (02 

Kasım 2007 



 

 84 

Somuçta “tekfir”i Kur’an ve sünneti bilen, kelam ve 

fıkıhtan anlayan yetkililer yapsın. Her önüne gelen başkasını 

tekfir etmesin. Söz ayağa düşmesin.  

Bir de tekfir yerinde yapılsın. Yersiz tekfir elbette 

zararlıdır. Çünkü tekfirin neticesi ağırdır. Can gider, mal gider, 

akrabalık ve dostluk gider, barış ve huzur gider. Karşıdaki 

kafir değilse belki iman da gider. Bu yüzden yersiz tekfir çok 

zararlıdır. İnsanlar birbirinden kopar. Yuvalar yıkılır, cemiyet 

dağılır, birlik ve dirlik bozulur, cinayetler işlenir, anarşi ve 

terör azar, düşmanların ekmeğine yağ sürülür. 

Bu tekfir etme işinin altında cehalet, taassup, kin, haset, 

menfaat, şöhret gibi kötü ve bencil duygular da olabilir. Onun 

için tekfir basit, ucuz, hafif, her istenildiğinde kolayca 

kullanılır bir şey değildir. Bıçak sırtı gibi bir şeydir bu mesele. 

Eskiler bu ihtiyatı ifade için şöyle derlerdi: “Bir insanın 

doksandokuz küfrüne, bir de imanına delalet eden bir şey 

varsa, orada hemen tekfire gidilmez. O birin de bir değeri 

vardır. Bu konu temkin isteyen, itidal isteyen, insaf isteyen bir 

konudur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 85 

KAFİRLEŞME GÖSTERGELERİ 

 

 

 

 

 

 

 

Buraya kadar çok önemli bilgilere geldik. Bu bilgiler 

fıkıh kitaplarında “irtidatın rüknü” başlığı altında da verilmiş 

bilgilerdir. Yukarıda irtidat ve mürtedin tanımını yaparken şu 

bilgiler verilmişti: “Bu, ya kalbinde taşıdığı imana aykırı kesin 

bir niyet ve inançla, ya ciddi veya şaka ile dinden çıkaracak bir 

sözü söylemek veya bir işi yapmakla olur. Samarraî buna “terk 

irtidadı”nı da eklemiştir. Ona göre dört ana sebeple irtidat 

meydana gelir: 

1- Kalbde oluşan iman ve inanç ile. 

2- Dil ile söylemekle. 

3- Bir fiili işlemekle. 

4- Bir fiili terk etmekle.53 

Ömer Nasuhî Bilmen’e göre ise başlıca şu dört kısım 

irtidat olayını meydana getirir: Söz. İş. İtikat. Şek.54 

Biraz sonra açıklanacak bu kısımlarla Allah Teala 

katında irtidat meydana gelir. Ancak İslam hukukuna göre bir 

kimsenin  dinden dönmesine hükmedilebilmesi için o kimse 

irtidatını ya sözle veya işle açığa vurması gerekir. Kalbdeki 

inanç, şek ve şüphe açıklanmadıkça bilinmez. Hatta ileride 

geniş olarak açıklanacağı gibi, bir müslümanın sözü eğer güzel 

                                                 
53 Samerraî, age. s. 85.  
54 Ömer Nasuhi Bilmen, age. IV. 7-8. 



 

 86 

bir yorum ve tevil ile küfürden kurtuluyorsa bunu yapmak 

gerekir.55  

Sanırım hiç kimse şöyle bir soru sormaz: “İyi de, 

Batılılaşma ile Hesaplaşma konusunu işleyen bir kitapta bu 

bilgilerin işi ne?”  

Buraya kadar bu kitabı okuyan Müslümanların böyle bir 

soruyu tebessümle karşılayacağını biliyoruz. Konuya bigane 

kalanlar için de sadece şu kadarını yazsak sanırım yeterlidir: 

“Batılılaşma, materyalist ve pozitivist bir düşüncedir. Ona göre 

din aslı astarı olmayan bir hurafedir ve insanları uyuşturur. Bu 

düşünceye sahip bir insan ne Allah’a, ne vahye, ne 

peygamberlere, ne kutsal kitaplara, ne de onların sunduğu din, 

inanç, hukuk ve ahlaka inanmazlar. Bunları inkar etmeden 

Batılılaşma zaten gerçekleşemez.” 

Şimdi bu sebepleri  tek tek açıklayalım. 

  

Kalpte Kafirleşme  

Kalpte kafirleşme, yani irtidat, kalpde var olan iman ve 

itikadın gidip, niyet yerine inkar veya şek ve şüphe gelmesidir. 

Batılılaşma ve onun öncelikli düşüncesi pozitivizm madem 

Allah’ı, peygamberi, kitapları, melekleri, ahireti, yani 

topyekun dini inkar etmektedir, öyleyse böyle düşünerek buna 

inanan insan, daha önce Müslüman ise dinden çıkmış, mürted 

olmuş demektir. kalpte irtidat, yani kafir olma ile işte bunu 

kasdediyoruz. Bu inkar ve dinden çıkma işini diliyle veya 

işiyle yaparsa, dil ve iş ile dinden çıkmış, kafir olmuş olur.  

Bilindiği gibi İslam, Allah Teala katından indirilmiş bir 

dindir ve onu Resulullah (sav)  Efendimiz bizlere tebliğ 

etmiştir. Bu dinde inanılması zaruri olan hükümlere “zarurat-ı 

                                                 
55 Ay. 



 

 87 

diniye” denilir. İmanın altı şartı, İslam’ın beş şartı gibi. Hatta 

Kur’an-ı Kerim’den her bir ayet ve o ayetlerde haber verilen 

her olay, inanç, ibadet, kanun, ahlak… esasları, dinen 

inanılması zaruri olan konulardır. 

Mesela bu ayetlerde geçen namaz, oruç, zekat, hac 

emrini; ana babaya itaat, tesettür, miras ahkamını; zina, faiz, 

şarap, hırsızlık, leş, akmış kan, domuz eti ve başkasının malını 

haksız yere yemenin haramlığını; Adem, Nuh, İbrahim, İsa, 

Muhammed Mustafa (aleyhi’s selatu vesselam) ın 

peygamberliğini inkar etse, hatta “acaba böyle mi” diye şek ve 

şüphe etse, tereddüt geçirse, kesinlikle dinden çıkar, mürted 

olur. 

Şimdi bunlar hakkında biraz daha tafsilatlı bilgiler 

verelim. 

Mesela Allah Teala’yı inkar eden, veya İslam esaslarını 

tamamen veya kısmen reddeden materyalizm, komüniz, 

pozitivizm, ateizm ve benzeri fikrî, felsefi, siyasî, ekonomik 

inanç, düşünce ve sistemlere inanıp benimsemek, yine 

kesinlikle insanı dinden çıkarır. Sahibi dinden çıkmayı 

kasdetmese de, hatta istemese de bu böyledir. 

Hatta “et ve ekmek helaldır” gibi hakkında kat’î icma 

olan bir şeyi haram saymak, öyle inanmak da insanı dinden 

çıkarır.56  

Hiç şüphesiz itikat, iman ve inanç deyince ilk akla gelen, 

Allah Teala’ya imandır. Gerek Allah Teala’yı, gerekse O’nun 

Kur’an ve mütevatir sünnette geçen isim, sıfat ve fiillerinden 

birini inkar eden, O’na eş ve ortak koşan, kız ve oğullar nisbet 

eden, dinden çıkarak mürted olur.  

                                                 
56 Bkz. Ömer Nasuhî Bilmen, age. IV. 7. 

 



 

 88 

Gerek şaka, gerek ciddi Allah Teala’yı hafife almak, 

alay ve istihza etmek, dinini ve kanunlarını beğenmemek, 

“gökte otursun ve hayatımıza karışmasın” demek, küfretmek, 

insanı elbette dinden çıkarır. 

Bilindiği gibi Kur’an-ı Kerim  Allah Teala’nın 

kelamıdır. Onun bir kısmını, hatta bir ayetini inkar, tamamını 

inkar gibidir ve insanı dinden çıkarır. Yine Kur’an-ı Kerimi 

beğenmemek, küçük görmek, “arabın kitabı, orta çağın 

karanlığı, eskilerin masalı” diye onunla alay ve istihza etmek, 

karışık ve çelişkili bilgilerle dolu demek, i’cazında şüpheye 

düşmek, ona ilaveler yapmaya kalkışmak, helalini helal, 

haramını haram bilmemek, hükümlerine dil uzatmak, insanı 

dinden çıkarır. 

Bir kimse Peygamber Efendimizin (sav) Allah 

Teala’dan haber verdiği ayetlerin bir kısmında yalançı 

olduğuna veya yanılıp yanlış haber verdiğine inansa, kafir olur. 

İçinden ona buğz etse, yine kafir olur, mürted sayılır. 

Kim İslam dininin ilahi olmadığına, kanunlarının 

geçersiz olduğuna, insanlara hayır ve mutluluk 

getirmiyeceğine, ona uyanların geri kalacağına inanırsa, dinden 

çıkar. İslam kanunları ile alay eden, onları oyun ve eğlenceye, 

istihza ve hakarete alan, onlardan gıcık kapan, onlara inanıp 

amel ettiği için müslüman lardan, onlara davet ettiği için 

alimlerden, onların yolunda savaştığı için mücahitlerden gıcık 

kapan, dinden çıkar, kafir bir mürted olur. 

 

Dilde Kafirleşme 

Yukarıda kısmen saydığımız itikat ve inancı, veya 

dinden çıktığını, hiçbir zorlama, ikrah, kötü baskı ve şiddet 

olmaksızın dil ile isteyerek söylemektir. 



 

 89 

İslam hukukçularının çoğu, Allah Teala ve Resulullah 

(sav)  Efendimize gerek şaka gerekse ciddi olarak sövme, alay 

ve hakaret etmenin kişiyi kafir edeceğinde ittifak etmişlerdir. 

Delilleri şu ayet-i kerimelerdir: 

“Münafıklar, kalplerinde olanı kendilerine haber verecek 

bir sûrenin müminlere indirilmesinden çekinirler. De ki: Siz 

alay edin! Allah o çekindiğiniz şeyi ortaya çıkaracaktır. 

            Eğer onlara, niçin alay ettiklerini sorarsan, elbette, biz 

sadece lafa dalmış şakalaşıyorduk, derler. De ki: Allah ile, 

O'nun âyetleriyle ve O'nun peygamberi ile mi alay 

ediyordunuz? 

  Boşuna özür dilemeyin; çünkü siz iman ettikten sonra 

tekrar kâfir oldunuz. Sizden tevbe eden bir gurubu bağışlasak 

bile, bir guruba da suçlu olduklarından dolayı azap edeceğiz.” 
57 

Rivayet edildiğine göre Resulullah (s.a.) Tebük seferine 

giderken münafıklardan bir gurup Resulullah hakkında: “Şu 

adamın haline bakın, Şam saraylarını feth etmek istiyor. O 

nerde, Şam saraylarını fethetmek nerde!” diyerek onu 

küçümsediler ve hakkında bir sürü saygısız sözler sarfederek 

dedikodu ettiler. Durum Resulullah’a vahiyle bildirildi. 

Münafıklar çağrılıp kendilerine niçin böyle yaptıkları 

sorulduğunda inkar ettiler ve “Yolculuk zahmetini unutturmak 

için kendi aramızda öylesine konuşarak şakalaşıyorduk” 

şeklinde yalan beyanda bulundular. İşte yukarıdaki ayet bu 

münafıklar hakkında nazil olmuştur. 

Buradaki sövgü, alçaltan, değerden düşüren, hakaret ve 

küçümseyen, alay ve istihza eden sözdür. Resulullah (sav)  

                                                 
57 Bkz. Tevbe, 64-66. 



 

 90 

efendimize karşı yöneltilen bu sövgünün küfür olduğunda 

tereddüt yoktur. 

Allah Teala’ya sövenin katline hüküm verilir. Ancak 

Hanefî’ler, “tevbe ederse, kabul olunur ve öldürülmez” 

demişlerdir. Peygamber Efendimiz’e (sav) söven hakkında 

biraz daha durulmuş ve “O bir beşer olduğundan O’na ar 

ulaşır. Dolayısıyla söven tevbe etse de öldürülür” diye uzun 

bahisler açılmıştır. Bazıları, “tevbe ederse öldrülmez” 

demişlerdir. Sonuçta “tevbe etse de öldürülür” diyenlerin 

görüşü ağır basmaktadırlar.58 Bu konuda Peygamberler 

arasında fark gözetilmez. Resulullah (sav)  efendimize 

sövmekle, diğer bir peygambere sövmek arasında hiç bir fark 

yoktur. 

Peygamberimizin hanımlarına, dört halifeye ve ashab-ı 

kiram’a sövmek hakkında da uzun araştırmalar ve hükümler 

vardır. Bilindiği gibi Peygamberimiz Efendimiz (sallellahu 

aleyhi ve sellem) Hazretlerinin tertemiz hanımları bütün 

mü’minlerin anneleridirler. “Peygamber, müminlere kendi 

canlarından daha yakındır. Eşleri, onların analarıdır.”59  

Binaenaleyh onlara dil uzâtan, başta Hz. Aişe olmak 

üzere onları iffetsizlikle suçlayan, Keza Hz. Peygamber (sav)' 

den sonra sağ kalan hanımlarının, çağdaşları olan 

Müslümanlarla neden evlenmediklerini sorgulayan ve eleştiren 

kimse yine kâfir olur.  

Başta dört halife olmak üzere ashab-ı kiram imanını 

reddeden, yine kafir olur. 

Şu sözler halk arasında maalesef duyulan küfür 

sözlerdir: 

                                                 
58 Cezerî, age. V. 428-429. 
59 33-6 



 

 91 

«Filan kimse peygamber bile olsa ona inanmam.»  

«Peygamberler de bizim gibi yer içer ve tuvalete 

giderler, onların bizden ne farkı var!»  

«Eğer Adem suç işlemeseydi cennetten kovulmazdık, 

bütün bu belâlar O'nun yüzünden başımıza geldi.»  

Resulullah (sav)  Efendimiz şöyle buyurdular: “Kim bir 

din kardeşine “ey kafir” derse, bu söz mutlaka birisine 

döner.”60 

Yani söylenilen adam kafirse ne ala, değilse söz 

söyleyene döner ve onu kafir kılar. 

Ancak alimler bu konuda uzun açıklamalarda 

bulunmuşlar ve bu sözün küfre düşürmesinde ihtilaf 

etmişlerdir.. Özeti, kafir olur diyenler, o adamın küfrü, 

“İslam”’ı “küfür” diye nitelemesinden dolayıdır, demişlerdir. 

Bazıları da bunu “sövme” veya “nimeti inkar etme - nankör” 

veya “kafir gibi yaşıyor, dini vazifelerini yapmıyor” anlamına 

alıp büyük günah saymışlardır. 

Bazı alimlerimiz, sözleri ile milleti batıl yollara saptıran 

ve küfre davet edenleri de kafir saymışlardır. Bu asırda çok 

görülen bir olaydır bu maalesef.61 

 

İşte Kafirleşme     

 Küfrü gerektiren fiilleri, işleri yapanlar, dinden çıkarak 

kafir olurlar. Mesela aya, güneşe, putlara, kişilere ibadet ve 

secde eden gibi. Mesela birisinin evini Kabe gibi ibadet 

niyetiyle tavaf etmek gibi.  

                                                 
60 Buharî,       Müslim,  
61 Samerraî, age. s. 130. 



 

 92 

Mesela sözlü irtidatta anlatıldığı gibi, İslam ve onun 

temel kaynaklarını inkar etme, alaya alma, hakaret etme 

alameti olan işleri yapmak gibi. 

Bunlara örnek olarak, Kur’an-ı Kerim’i, hatta hadis-i 

kudsî veya diğer hadis-i şerifleri tutup fırlatmak, pis yerlere 

atmak, dinî kitapları “artık bunların çağı geçti” diyerek atmak 

veya hakaret etmek, İslam fıkhını anlatan kitapları “bunların 

içindeki kanunlar artık kaldırıldı. Hiçbir işe yaramaz çağdışı 

kitaplar. Bunlar çöl kanunları” diyerek alay ve hakaret ile 

atmak, ezmek, yakmak, pis yerlere fırlatmak gibi…62 

Küfre rıza gösteren, kafirlerin yukarıda örnek verilen 

davranışlarını sevinç ve takdirle karşılayan, onlara tazim 

ederek maddi ve manevi destek veren, bu tür kafirleri kınayan 

Müslümanları tenkit ederek sevmeyen ve beğenmeyenler de 

kafir olurlar. 

Kafirlerle beraber olarak Müslümanlarla savaşanlar, 

İslam dininin yok olması için uğraşanlar, onun bilinmesine ve 

yaşanmasına şiddetle karşı çıkanlar, İslam’ı bilip yaşamaya 

çalışanlara sırf bu yüzden düşman olanlar ve onlarla alay ve 

hakaret edenler da kafir olurlar. 

 

İşi Terkte Kafirleşme 

Dinin farz veya haram kıldıklarını inkar ederek, veya  

alay ve hakaret ederek, veya kibirine yediremeyerek inatla 

yerine getirmeyenler de kafir olurlar. 

Ancak dinin emirlerini ve yasaklarını inkar etme, alaya 

alma, küçük görme, faydasız ve anlamsız bulmadan değil de, 

sırf tenbellikten dolayı yerine getirmez ve bundan dolayı da 

                                                 
62 Bkz. Ömer Nasuhî Bilmen, age. IV. 7; Samerraî, age. s. 133 vd. 

 



 

 93 

üzüntü çekerse, bu adam dinden çıkmış olmaz. Çünkü “amel 

imandan bir cüz değildir.”  

Ancak bu terk etme ve yapmama ısrarla bir ömür 

sürmemelidir. Yoksa inatlaşma ve tekebbür manası 

kazanabilir. Az önce geçtiği gibi bunlar küfür alametidir. 

Tembellik ederek namazı kılmayanın, orucu tutmayanın, 

zekatı vermeyenin öldürüleceğine dair bazı görüşler varsa da, 

bunların çoğunluğu, bu öldürmenin kafir olmaktan değil, terkin 

cezası olarak uygulanacağını söylemişlerdir. 

 

Daha Başka Sebepler 

Evet, dünyanın her yerinde ataları Müslüman olan 

birçok insan, hatta ne yazık ki birçok nesiller, maalesef 

imanlarını kaybetmiş ve kafirleşmiş durumdadırlar. Bunların 

belli başlı sebeplerini yazdık. Buna bazı ekler de yapabilir, 

veya bir özet çıkarabiliriz. Biz “İnançta Arınma” kitabımızda 

bu konuları işlemiştik. Said Havva da “el-İslam” kitabının 

“Nevagidu’ş Şehadeteyn” bölümünde63 bunların belli 

başlılarını delilleriyle anlatır. Biz burada bu sebeplerin 

başlıcaları için şöyle bir sıralama yapabiliriz:  

Allah’ın dinine aykırı olan ve ona gizli açık düşmanlık 

besleyen beşeri sistem, nizam, düzen, ilke ve ideolojileri veya 

onlar için çalışan ve savaşan insanları içten, yürekten 

kabullenip desteklemek.  

İslam’ın hepsini veya bazı kanunlarını veya ibadet ve 

ahlakî prensiplerini inkar etmek, beğenmemek, çirkin görmek, 

alay ve hakaret etmek.  

Dünya hayatını tek gaye bilip ahireti unutmak veya 

dünyayı ahirete tercih etmek.  

                                                 
63 Bkz. s.79-98. 



 

 94 

Kitap ve sünnetle veya bunların bir kısmıyla veya 

bunların içinde yazılı olan farz ve haramlarla alay etmek, 

eğlenceye almak, hafif görmek, sevmemek, beğenmemek, 

nefret etmek, gıcık kapmak. Bunların inkardan farkı yoktur. 

Sırf Müslüman olduğu için ve sırf dinini yaşadığı için 

Müslümanlarla alay edip aşağılamak veya nefret etmek.  

Dinin açık şiarlarıyla, yani sembolleriyle, mesela cami, 

minare, sakal sarık, tesettür vs.  alay etmek.  

Helalı haram, haramı helal saymak.  

Kur’an’ın hepsini veya bir kısmını, velev ki bir ayetini 

olsun inkar  etmek. 

Mütavatir sünneti ve onunla sabit olan dini bir hükmü 

inkar etmek.  

Kafirleri dost kabul edip sırdaş edinmek. Onlarla birlik 

olarak İslam ile ve Müslümanlarla savaşmak.  

Resulullah’a (sav) karşı bile bile edepsizlik etmek.  

Allah’tan ve dininden gıcıklanıp nefret etmek, şirk ve 

küfürden hoşlanıp neşelenmek.  

Allah’ın sıfatlarını ve fiillerini inkar etmek veya bunları 

kullara da izafe etmek.  

Ancak Allah‘a ibadet olunan namaz, kurban, tavaf gibi 

fiillerle Allah’tan başkasına ibadet etmek. Müslümanı tekfir 

etmek. 

Allah’tan başkasına itimat, tevekkül.  

Kendine gelen maddi manevi bütün nimetleri Allah’tan 

değil de, kendinden, ya da başkasından, mesela ilminden, 

aklından, bileğinin veya sermayesinin  gücünden vs. gibi 

sebeplerden bilmek.  

Velhasıl insanı maksat ve mabud olarak Allah’tan 

çeviren şeylere iltifat etmek ve aldanmak.  



 

 95 

Bütün bunlar iyice düşünülürse, Ebu’l Hasan Ali en-

Nedvî’ye hak vermemek elde değildir. Diyor ki: 

“Zamanımızda çok büyük bir irtidat var ama ne yazık ki 

karşısında Ebu Bekir  yok.”64  

Gelin bu Ebubekirler ve Halitler biz olalım ve elimizden 

geleni yapalım lütfen! 

En büyük ibadet ve en gerekli cihat budur zamanımızda. 

 

Kafirleşme Sonuçları 

İrtidat olayı haliyle ibadet ve amellerde, medenî ve mali 

durumlarda, suç ve cezalarda bir çok hukuki durumlar ortaya 

çıkaracaktır. Biz bunları “İnançta arınma” kitabımızda 

delilleriyle birlikte işlemiştik. Şimdi burada “acaba bu konuyu 

ordan iktibas ederek kitaba bir bütünlük kazandırsak iyi mi 

olur?” diye düşündük. Fakat vaz geçtik. Çünkü bu konu 

doğrudan kitabımızın mevzusu değildir.  

Bu bölümü de bitirirken sonuçta diyoruz ki, bütün bu 

anlatılanların nasıl bir irtidat olduğunu ve sahibini dinden 

çıkardığını alimlerimiz açık seçik kitap ve bröşörlerde yazmalı, 

anlatmalı. Bu yazılan kitapları gücü yetenlerimiz zekat veya 

sadaka olarak gücü yetmeyenlere alıp hediye etmeli, özellikle 

de okuyan gençlere okutmaya çabalamalı. Bu konuda 

kampanyalar bitmemeli, sürekli gündemde tutulmalı bu 

amansız sorun. Bu onlara düşen bir görevdir.  

Evet, “yerinde tekfir faydalıdır” demiştik ya, işte bunun 

içindir. Öyle ise inadına İslam’a savaş açanlar da bilinçli bir 

şekilde tekfir edilmeli. Edilmeli ki başkaları işin ciddiyetini 

anlasın. Küfürden tiksinip kaçsın. Böylece din ve toplum 

onların şerrinden ve fitnesinden korunmuş olsun. 

                                                 
64 Ebu’l Hasan Ali en-Nedevi, Yeniden islam’a, s. 167. 



 

 96 

İşte tam da burada karşımıza davet, tebliğ ve irşat 

sorunu çıkıyor. Bu da bambaşka bir dert ve çok yaman bir 

sorundur ülkemizde, hatta bütün dünyada. Bu konuda 

alimlerimizin yazdığı çok güzel kitaplarımız var. Bu fakirin de 

bazı kitapları var çok şükür. Bu söz “fahr/övünme” için değil, 

“tahdis-i nimet” ve “tanıtım” içindir hamdolsun. Allah 

kalbimizi biliyor. Yine de kendimizi tezkiyeden haya ediyoruz. 

Estağfirullahil azîm. 

Şimdi biz burada davetin bir başka boyutunu gündeme 

getireceğiz inşallah. O da kafirleşme sorunu ile mücadelede 

gerek olan en önemli bahisler olacaktır inşallah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 97 

SORUNUN ÇARESİ 

 

 

 

 

 

 

Önce Sorunu Bilmek Gerekir 

Girişte de açıkladığımız gibi İslam dini kamusal alan 

dahil, hayatın  her alanına dair hükümler, kanunlar, yasalar 

koymuştur. Hayatta yaşanan her durumun dinde “ahkam-ı 

şer’iyye” denilen bir değer hükmü vardır. Her vaziyet, ya farz, 

vacip, sünnettir, ya da haram, mekruh, müfsittir. Bunlar değilse 

muhakkak mubahtır. Bunun ötesinde bir durum zaten yoktur. 

İşte Batılaşma ile yaşanan modernleşme veya çağdaşlaşma, 

laiklik veya sekülerizm adına bu imana başkaldırmayla başlar. 

Müslümanlara göre burası, dinden çıkıp küfre girmenin, yani 

irtidatın başlama noktasıdır.  

Buna göre göre modernleşme, dinin toplumsal rolünü ve 

etkisini bitirmiştir. Batılılaşma, din-devlet ayrılığı anlamındaki 

laik ilkesiyle tarihten bugüne yaşanan geleneksel sosyal 

yapıları alt üst etmiştir. Türkiye’de Müslümanlar bu 

gerekçelerle modernizme karşı olmayı, dinî bir gereklilik kabul 

etmişlerdir. Bu açıdan batılılaşma, devlet ile millet, batıcı 

aydın ile Müslüman alimlerin çatıştığı noktadır. Bundan sonra 

toplumda barış ve huzur yerine ayrılık ve çatışmalar vardır. 

Çünkü laiklik asla İslâm ile bağdaşamaz. Müslümanlar ise 

canlarından geçer, dinlerinden geçmezler. İşte çatışma ve 

buhran buradan başlar. Yoksa sorun, Müslümanların ilim, 

sanat ve tekniğe karşı oluşları değildir. Küfre, inkara karşı 

oluşlarıdır. Zira Müslümanlar ilim ve tekniğe “hikmet” diye 



 

 98 

bakarak kendi malları kabul ederler ve “nerede bulurlarsa 

almayı” hak sayarlar.65  

Asıl hata, hatta cinayet, İslam medeniyetini terk ederek 

Batı medeniyetine girmektir.  Din açısından bu irtidat, yani 

dinden dönmedir. Bir başka deyişle kafirleşme sürecine 

giriştir. İşte bizim “Batılılaşmaya” “kafirleşme” dememiz bu 

yüzdendir. Ne yazık ki bu Müslümanlar için hiç te kolay 

olmayan bir süreçtir. 

 

Sorumluluk Sürmektedir 

Batılılaşmanın devlet eliyle uygulandığı bir zaman ve 

mekanda Müslümanlar için dinlerini yaşamak elbette 

zorlaşacaktır. Bir kere dini sahibinin istediği gibi yaşamak için 

iyi bilmek gerek. Kamusal alanların başında gelen okullarda 

eğitimi ve uygulaması yasaklanırsa, nereden öğrenilecek din? 

Sorunun tam ortasında biz kendimiz varız. Başkasının 

değil, bizim sorunumuzdur bu. Hadi diyelim bir şekilde ilk 

sorunu aştık ve dinimizi öğrendik. Bu bilgiler niçin vardır? 

Tabi ki yaşamak için. Allah Teala önce iman etmemizi, sonra 

okuyup öğrenmemizi, sonra öğrendiklerimizi uygulamamızı, 

hayata geçirmemizi, bunu da ihlâs ve samimiyetle yapmamızı 

istemektedir. Hatta bir de bunları başkalarına tavsiye etmemizi, 

tebliğ etmemizi istiyor bizden. Üç ayetlik kısa “Asr Suresi” 

bunu anlatır bizlere. İyi de bu şartlarda bu nasıl mümkün 

olacak? 

                                                 
65 Rasûlullah (as) şöyle buyurdu: “Hikmet, değerli bilgiler müminin 

yitik malıdır, onu nerede bulursa almaya daha hak sahibidir.” 

(Tirmizi, İlim 19; İbn Mâce, Zühd 17) Bu hadis çeşitli tariklerden 

nakledilmekle birlikte umumiyetle zayıf kabul edilmiştir. Ancak 

hadis usulü ilmine göre “nasihat ve uyarıya dair hadisler, zayıf da 

olsa alınır ve faydalanılır.” 



 

 99 

Ortada başka bir gerçek var: şartlat zor da olsa 

Müslümanlardan mükellefiyet, yani dinî sorumluluk asla 

kalkmaz. Ama zorluk nispetinde kimi zaruretlerden 

kaynaklanan ruhsatlar ve dahi normal zamanlara göre alınan 

ücret ve sevaplar da artar. Bu konular fıkıh kitaplarında 

“azimet ve ruhsat” başlığı altında işlenir. O yüzden Sevgili 

Peygamberimiz zor zamanlarda İslam’ı yaşamayı “avuçta kor 

taşımaya” benzetmiştir. Buna karşılık şu müjdeyi de vermiştir:  

“O günlerde müslümanca yaşayarak salih amel 

işleyenler, yararlı işler yapanlar, siz sahabîlerden aynı işi 

yapanın elli katı fazla sevap ve mükafat alacaktır.”66 

İslam bilinmez ise boşluğu sistem dolduracaktır. Ne ile 

mi? Batıl din, ilke ve ideolojilerle. Bu yüzden temel özelliği 

pozitivist ve materyalist olan sistem, dinsiz nesiller yetiştirmek 

için, dini ve bütün kurumlarını yasakladığı, dini bilen alimleri 

hayattan dışladığı ve etkisiz bıraktığı kadar, ne idiği belli 

olmayan bir resmi ideolojiyi “Kemalizm” adına dayattı. Batı 

patentli her düşünceyi bu torbanın içine atabilirsiniz, bir yer 

tutar. Sistemin geçit vermediği tek düşünce, İslam’dır.  

O yüzden bugün kömünist, sosyalist, faşist, nasyonalist, 

kapitalist, liberalist, karma vs. her düşüncenin partisi kurulup 

iktidara talip olabilir. Ama asla ve asla bir “İslam Partisi”ne 

izin verilemez. Öyle bir parti kurmak dinde nasıl karşılanır, o 

başka bir konu, ama cari sistem buna asla yasal yollardan izin 

vermez. Gizli kurulursa bile bilinmelidir ki bu eylem, anayasal 

bir suçtur. Hadi diyelim suçlarını iyi örttüler, peki iktidara 

gelince ne yapacaklar? Açıktan İslam’ı mı uygulayacaklar? 

Buna izin verecek mi sistem, halk bunları seçti diye? Halkın 

                                                 
66 Ebu Davud, Melahim, 4341;Tirmizî, Tefsir,3060; İbn Mace, Fiten, 

401. 



 

 100 

görüneni mi, görünmeyen gizliyi mi seçtiği de bir muamma. 

Kaldı ki bu gizlilik, üstü örtülülük, hesap vermezlik de 

İslam’ın davet metoduna aykırıdır. Müslümanların çoğunluk 

olduğu bir ülkede İslam’ın bu durumlara düşürülmesi bile başlı 

başına bir züldür. 

Sistem İslam’ın sorun çözmesine izin vermediği yerde 

yeni yetişen insanların din, iman kaynaklı sorunları nasıl 

çözüme kavuşacaktır? 

Sistem böyle bir sorunu zaten sorun olarak tanımaz ve 

olmaması için de her yolu dener. Özellikle de gençleri 

kullanarak fuhuş, alkol, kumar, sportif faaliyetler, eğlenceler, 

balolar, festivaller ve karnavallala onları din dışı yaşamaya 

alıştırmaya çalışır. Bir zaman gelir ki insanlar artık gayri 

müslim gibi yaşamakta ve öyle de inanmaktadırlar. Hani derler 

ya “inandığı gibi yaşamayanlar, yaşadıkları gibi inanmaya 

başlarlar” diye. 

İşte İslam ülkelerinde “kafirleşme süreci” böyle başlar 

ve bu yığın yığın yaşanan sorunların hepsinin anası olur. 

Ülkede ne kadar olumsuzluklar varsa, altında bu “din 

düşmanlığı” yatar. Vebali, günahı sisteme aittir. İster anarşi ve 

terör deyin, isterseniz yolsuzluklar, soygunlar, talan ve 

vurgunlar deyin, isterseniz katledilen adalet ve hukukun 

üstünlüğü deyin, isterseniz darbeler deyin, her sorunun 

altından İslamsızlığı ana amacı yapmış bu bozuk düzen çıkar. 

Önce bu gerçeğin bilincinde olmalıyız. 

 

Bize Düşeni Yapmalıyız 

Müslümanlar olarak şunu da gözardı etmeyelim ki, bu 

zorlukların ve olumsuzluklarn bir sebebi de bizizdir. Biz 

Müslümanlar yani. Çünkü hepimiz birden üzerimize düşeni 



 

 101 

elbirliği ile yapsak, elbette çok kısa bir zamanda hayırlı 

neticelerini alırız. Ama biz ne yapıyoruz? 

Biz bir şey yapmıyoruz. Ya böyle bir derdimiz yoktur 

çağdaş Müslümanlar olarak, ya da azıcık varsa, bu kötü gidişe 

“dur” deme ve “İslamlaşma Bilinci”ni yayma işini aramızdan 

bazılarına havale ediyoruz. Biz yerimizde oturuyor veya 

geriden geriden seyrediyoruz. Haliyle bir avuç azınlıkta kalan 

iyilerin yaptığı olumlu etkiler az kalarak başarıya yetmiyor. 

Sonuçta böyle böyle istenilen hep ertelenecek, belki de hiç 

gelmeyecektir. Yanan ateşin üstüne bir bardak su dökmek 

yetmeyebilir. Ama belki bir kova, ya da bir tanker su, yerine 

göre büyük yangınları dahi söndürebilir. 

İslam’ın irşat ve tebliğinde, eğitim ve öğretiminde 

teşviklerini beklediğimiz bazı entel takılan kardeşlerimizin, 

dini yayma gayretlerine “Vaaz veriliyor da ne oluyor?” gibi, 

“Böyle giderseniz, sistem sizi dışlar” gibi, “Bu halkın ne 

önünden, ne de arkasından gidilir” gibi, “Gençliğimizde biz de 

böyleydik” gibi, “Artık bu işler bitti” gibi, “Batı toplumları 

demokrasi ve evrensel hukukla İslam’ın istediği hedeflere 

ermiştir. Biz de Batının bu seviyesini kabullenmeli ve “ille de 

İslam” diye sorun yaratmamalıyız” gibi düşünce ve beyanları 

karşısında kahrolmamak mümkün müdür? 

Bütün bu ruh bozgunluklarının altında cehalet kadar 

cebanet, yani korkaklık da vardır. Umutsuzluk bir bataklık 

olmuş ise, burada ciddi bir iman sorunu da vardır demektir. 

Oysa bunlar Müslüman usul ve ahlakı değildir. İyiye doğru 

değişim ve gelişimin de kendine göre kanunları vardır. Onlara 

uymak her zaman zafer getirir. 

 

Milletlerin Değişim Yasası 



 

 102 

Allah Teâlâ’nın değişim ve dönüşüme işaret ettiği bazı 

ayetler vardır. İnsan tabiatını en iyi bilen onun yaratıcısı Allah 

Teâlâ buyuruyor ki:   

“Bir toplum kendisindekini değiştirmedikçe Allah 

on­larda bulunanı değiştirmez.”67 

Bu ayetin tefsirini değişik tefsir kitaplarından okumayı 

salık veririz. Biz de bazı eserlerden faydalanarak şu notları 

sunalım.  

Bu ayet bize bireysel ve toplumsal değişimin yasasını 

anlatıyor. İnsanlar ve toplumlar içten veya dıştan, maddî veya 

manevî, dost veya düşman aracılığıyla, teklif veya tehditle, 

velhasıl şöyle ya da böyle, şu veya bu sebeplerle kendi 

kendilerini değiştirmedikçe, kendi içlerinde olanı değiştirip 

kendi kendilerini iyiliğe veya kötülüğe doğru götürmedikleri 

sürece Allah onları olumlu ya da olumsuz değiştirecek 

değildir.  

Öyleyse eğer Rabbimizin bizi değiştirmesini, bizi iyiye, 

doğruya, Hakka yönlendirmesini istiyorsak, biz önce kendimizi 

değiştirmek, kendimiz iyiye, doğruya, faydalıya, hakka ve 

hidâyete yönlendirmek zorundayız. Kendimizi ıslah etmek 

zorundayız. Bireysel veya toplumsal değişimin anahtarı 

elimizdedir. 

Evet Allah’ın bizim durumlarımızı değiştirmesini mi 

istiyoruz? İnsanların durumlarını, çevremizdekilerin, 

çocuklarımızın, hanımlarımızın, arkadaşlarımızın, 

dostlarımızın, toplumumuzun mevcut hayatlarını beğenmedik 

de Allah’ın değiştirmesini mi istiyoruz? Veya bu insanların bu 

toplumun hayatlarını bir kademe ileriye götürmek, bir kademe 

daha güzelleştirmek, Müslümanlaştırmak mı istiyoruz? Kur’an 

                                                 
67 Ra’d 11 



 

 103 

ve sünnete uygun bir bireysel ve toplumsal yapıya kavuşmak 

mı istiyoruz?  

Öyleyse önce bir mecburiyeti anlamalıyız. Kendimizin 

ve toplumun hayatını değiştirmeye, Allah’ın istediği bir hayata 

yönelmeye mecburuz. Müslümanlığımızı güzelleştirmeye, 

bunun için mücahede yoluna girmeye mecburuz. Biz kendimizi 

değiştirmeye karar verir de bunun gereği için bir adım atarsak, 

Allah da bizi değiştirecektir. Bir kimse kendisini değiştirmeyi 

istemedikçe Allah onu değiştirmek istemiyor. Bir toplum 

kendisini değiştirme yoluna girmedikçe Allah o toplumu 

değiştirmiyor. Bu Allah’ın değişmez bir yasasıdır. Yattığımız 

yerden Allah’ın bizi değiştirmesini beklememeliyiz. Bu 

sünnetullaha terstir. Biz bir adım atmalıyız, o bize kim bilir kaç 

adım atacaktır. Biz zamandan ve mekandan uzak olan ona 

mecazen yürüyerek gidersek, o bize koşarak gelecektir. 

    Mala, mülke, makama bakışı bozuk olan, dünyayla 

ilişkisini Allah’ın istediği biçimde ayarlayamayan, bireysel, 

toplumsal, ekonomik ve siyasal hayatını Allah’ın istediği 

biçimde dengede tutamayan bir toplumu Allah değiştirmez. 

Özünde, evinde karısını ve çocuklarını Allah’ın istediği 

biçimde eğitemeyen, evinde Allah’ın, Peygamberin, kitabın, 

sünnetin isminin dahi geçmediği, Allah’ın kitabından ve 

Resûlünün sünnetinden habersiz bir hayat yaşayan bir ferdi, bir 

aileyi, bir toplumu Allah değiştirmez. İnsanlar alıştıkları İslâm 

dışı yerleşik hayatlarından rahatsız olup mevcut hayatlarından 

farklı Allah ve Resûlünün istediği bir hayat programına 

geçmeye karar verip de bu yola girmedikçe Allah onları 

değiştirmez. Biz önce kendimiz değişikliğe talip olacağız, 

Allah da bizi değiştirecektir. Biz önce Allah’ın kitabıyla, 

Resûlünün sünnetiyle tanışacak, tüm hayatımızı Allah’ın 

istediği bir hayat tarzına dönüştüreceğiz ki Allah da bizi 



 

 104 

düzeltsin. Okudukça, öğrendikçe edindiğimiz yeni bilgilerle 

hayatımız değiştirmeliyiz ki büyük değişikliği ve ödülü hak 

edelim.  

      İşte İslâmî değişimin yasası budur. Küfrün ve şirkin 

de değişim anlayışları vardır. Bakın insanlara, hep değişim 

istiyorlar, değişmeden yanalar değil mi? Yeterli bulmuyorlar, 

tatmin olmuyorlar, hep değişmeden ve değiştirmeden yanalar. 

Onun için yeni modalar, oyunlar, eğlenceler, karnavallar, 

festivaller, olimpiyatlar icad ediyorlar. Arabalarını değiştiriyor, 

evlerini değiştiriyor, modellerini değiştiriyor, evlerdeki 

eşyaları değiştiriyor, eşleri değiştiriyorlar. Bu da küfrün 

değişim modelidir. 

Allah hak eden bir toplumun fenalığını dileyince, hak 

eden bir topluma kötülük yapmayı murad edince artık onun 

önüne geçilmez. Hiç kimse bunu engelleyemez. Onun 

takdirinin önüne hiç kimse geçemez. Onun isyankarlara 

yazdığı azabı hiç kimse engelleyemez. Dünyada insanlara 

sınırlı bir özgürlük verir, ne yaparsanız yapın imtihan gereği 

size dokunmuyorum der, ama bir kere de onlara bir kötülük 

dokundurmayı diledi mi artık onun önüne kimse geçemez. 

Onlar için Allah’tan başka koruyucu da bulunmaz.  

Bir millet kendi içlerindeki, kalp ve ruh dünyalarındaki, 

elleri ve ayakları ile işledikleri hayırlı ve salih ameller gibi 

Allah ve Resulünü razı edip devletin temellerini ayakta tutan 

şeyleri değiştirmedikçe Allah da onlardaki nimet, afiyet, onur 

ve bağımsızlık gibi şeyleri değiştirmez. Bu Kur'anî gerçeğin 

doğruluğunu islâm Tarihi ispatlamıştır. Müslümanlar kendi 

benliklerinde Allah ve Resulünü razı edecek, nefislerindeki 

şeyleri sabit kılacak olan hayırlı ve salih amelleri 

değiştirmedikçe Allah da onlardaki üstünlük, refah, ilim ye 

ekonomik durumu değiştirmemiştir. Fakat ne zaman ki onlar 



 

 105 

Kur'an'Ia amel etmediler, dinlerini terkettiler. Başkalarını 

taklid ettiler. Aralarında kötülükler yayıldı. Ahlakları çözülüp 

gevşedi. İşte o zaman da Allah onların iyi halini kötü hale 

tebdil edip değiştirecektir. 

Batılılaşma maceramız da bundan ibarettir. Bu 

musibetten kurtulmak mı istiyoruz? Yapacağımız bellidir. 

Bu kadar ağır şartlar ve mekan tutmuş düşmanlara 

rağmen mi?  

Evet! Allah Teâlâ’nın kanunlarına inancımız kuvvetlidir. 

Ümidimiz kuvvetlidir. Biz kendimizdeki hali değiştirirsek; 

Allah da zaafımızı kuvvete, zilletimizi izzete, yoksulluğumuzu 

zenginliğe, topraklarımızdaki düşman işgalini bağımsızlığa 

dönüştürecektir. Cenab-ı Allah ne kadar doğru buyurmuştur:  

"Bir millet kendi durumlarını değiştirmedikçe Allah 

onların durumlarım değiştirmez".68  

O'nun gücü her şeye yeter. Allah bir millete işgal, zillet, 

hastalık, yoksulluk gibi kendi amelleri nedeniyle meydana 

gelen felaket sebeplerinden birini vererek kötülük yapmak 

isteyince, O'nun hükmünü engelleyip durduracak kimse 

yoktur. Bununla da insanların, iyilikten önce kötülüğü tez 

elden istememeleri gerektiğine işaret edilmektedir. Bütün 

bunların mercii ve dönüş yeri, yargısı reddedilemeyen, 

herşeyden haberdar olan ve her şeyi bilen Allah'tır. O'ndan 

başka kendilerine yardım edecek biri de yoktur.69 

 

Sosyal Değişimin Yasası    

 Bu konuda birbirine benzer lafızlarla gelen iki ayete 

                                                 
68 Ra’d 11. 
69 Bkz. Prof. Dr. Muhammed Mahmud Hicazi, Furkan Tefsiri, İlim 

Yayınları: 3/232-234. 



 

 106 

dikkat çekmek istiyoruz. Bu ayetler üzerinde de durup 

düşünmek gerekir. Çünkü yüce Allah'ın toplumsal hayata 

hakim kıldığı bir ictimaî bir kanuna, sosyal bir yasaya dikkat 

çekmektedir.  

İnsanlık, bu yasa gereğince nimet ve nikmet, refah ve 

yokluk, dirlik ve tefrika, düzen ve bozgunculuk arasında 

sürekli bir değişim ve dönüşüm yaşamaktadır. Ayrıca ayet-i 

kerimede tüm zaman ve mekanlarda yaşayan insanlara yönelik 

evrensel bir mesaj vardır. İnsanların sahip oldukları nimetler, 

iyilikler, huzur, sükun ve saadetler veya zaman zaman 

yaşadıkları cezalandırma amaçlı bela ve musibetler, inim inim 

inleten felaketler, öyle durup dururken tesadüfen ortaya 

çıkmazlar.  

Tam tersine, bu işler her yarattığını bilgi ve hikmetle 

yaratan Allah’ın ince ve harika bir takdiri, plan ve programı ile 

olmaktadır. Yeryüzünde tesadüf diye bir şey yoktur. Belki 

mutlak takdir sahibi Yüce Yaratıcının dilemesi ve yaratması ile 

bir maksada yöneliktir. Bir hikmeti ve bir mesajı vardır.  

Öyleyse şuna kesin olarak iman etmeliyiz ki, fert veya 

toplum olarak hoşa gidip istenilen veya çirkin görülüp 

istenilmeyen bütün bu olayların, durumların, vaziyetlerin, 

insanlığın inancı, ahlakı, tutum ve davranışları ile, yani başka 

bir deyişle hayat tarzları ve yaşama biçimleri ile doğrudan 

ilgisi vardır. Halk arasında atasözü gibi kullanılan şu iki mısra 

bunu güzel ifade eder: “Hiç kuluna ceza vermez hüdası / 

Kulunun çektiği kendi cezası.” 

İşte, tabiat kanunlarını yaratan Allah Tealanın, onlar 

kadar sağlam ve geçerli olan sosyal kanunlarını ifade eden o 

ayet: 



 

 107 

"Gerçekten Allah, kendi nefislerinde olanı değiştirinceye 

kadar, bir toplulukta olanı değiştirmez.”70  

Ayet, hem nimet, hem de musibet halini kapsayacak 

şekilde mutlak olması bakımdan daha geneldir. 

Benzer bir ayet de “Enfal Sûresi” içinde yer almaktadır:  

“Bu böyledir, çünkü Allah, bir topluma bahşettiği nimeti 

ve esenliği, o toplum kendi gidişini değiştirmedikçe asla 

değiştirmez; ve (bilin ki) Allah her şeyi işiten, her şeyi 

bilendir.”71 

Eğer insanlar bir yerde güçlü kuvvetli, izzet ve şerefli, 

mutlu ve huzurlu bir hayat sürüyorlarsa, erdemli ve başarılı bir 

toplum örneği sergiliyorlarsa, bunun tek sebebi, fert, toplum ve 

devlet olarak inanç, ahlak, hak, hukuk, adalet, emek ve 

doğruluk gibi yüce değerlere bağlı oluşlarındandır. Hayat 

tarzlarının barışı ve huzuru temin edecek kanunlara saygılı 

olması gibi temel esaslarına dayanmasındandır. Üzerinde 

bulundukları bu hayat biçimini sürdürdükleri, bu dosdoğru 

yoldan sapmadıkları sürece, vaziyetlerinin iyi oluş hali 

kötülüğe çevrilmez.  

Tam aksi de geçerlidir. Yani bir yerde herhangi bir 

toplum güçsüz kuvvetsiz ise, ihtilaflar ve ayrılıklar zayıf 

düşmüş ise, bela ve musibetlerden bir türlü belini 

doğrultamıyorsa, zebun ve zillet içinde yaşıyorsa, yolsuzluklar 

içinde yoksulluk çekiyorsa, haksızlık, hukuksuzluk, 

adaletsizlik, kavga ve savaşlara sebep olmuşsa, hayat terör ve 

anarşiye teslim olmuş da çekilmez hale gelmişse, ırkçılık ve 

adam kayırmacılık insanları birbirine düşman kılmışsa, evet, 

bütün bunlar ve benzeri kötülükler toplumu ahtapot gibi 

                                                 
70 Ra’d 11. 
71 Enfal, 53. 



 

 108 

sarmışsa, hiç şüphe yok ki, bunun tek sebebi, bu toplumun 

hayat biçiminin inkara, ahlaksızlığa, sapıklığa, bozgunculuğa, 

laubalilik ve boş vermişliğe, hissizlik ve şuursuzluğa dayanıyor 

olmasındandır.  

Bu toplum, içinde bulunduğu olumsuzluklardan nefret 

ederek silkinip iyi ve dengeli bir hayat çizgisine dönüş 

yapmadıkça, yeniden doğruluk, birlik ve dirlik yolunu 

izlemeye başlamadıkça, asla içinde bulunduğu kötü vaziyet iyi 

durum ile yer değiştirmez, olumsuz hali, olumlu hale 

dönüşmez. Bu realite, işte bu ayetle Allah Teâlâ’nın koyduğu 

kanunun ifadesidir. Ortaya konan bu kanun, bu gerçek, bütün 

çağları, bütün insanları, bütün kavimleri, bütün dinleri, bütün 

sosyo-ekonomik ve politik durumları kapsar.  

 İşte Kur’an böylesine hayat ilkeleri ile dolu, sosyal 

hayatı yükselten ve alçaltan kanunları açıklayıcı, fertler kadar 

toplumları da değerli ve değersiz kılan bilgileri açık seçik 

sunucu, okudukça hayat bahşedici bir mutluluk kitaptır. Ölüleri 

değil, dirileri muhatap alan, onları mutlu ve huzurlu kılan bir 

kitaptır. Bu ayet de o muhteşem ilkelerden birisidir. 

Ayet-i kerimede şu gerçek net biçimde ortaya 

konmaktadır: İnsanlar, kendi iradeleri ile nefislerinde olanı 

değiştirme kabiliyetine ve yetkisine sahip oldukları için yapıp 

ettiklerinin sorumluluğunu taşıyorlar. Bu sonuç Kur'an’ın 

genel mesajının bir ifadesidir.   

 

İşte Batılılaşmanın Sonuçları   

İşte Batı ve Batılılaşma hareketleri ve işte sonuçları. Bu 

sonuçlara elde edilen kâr ve zarar açısından lütfen iyi bakınız. 

Bir bizim açımızdan, bir de Batılılar açısından kim ne kadar 

kârlı, kim ne kadar zararlı, lütfen muhasebesini iyi yapınız.  

Ne görüyoruz? 



 

 109 

Bizim açımızdan baktığımızda görülenlerin bir kısmını 

sayalım mı? Maalesef İslam’ı bilmede, yaşamada, yaşatmada, 

onu dünyaya davette, Müslümanların birlik ve dirliğinde,  

devlet ve düzeninde, sosyal hayat ve medeniyetlerinde, 

dünyadaki denge kuran ve koruyan konumlarında, 

saygınlıklarında, izzet ve şereflerinde, nimetten pay alışlarında 

korkunç bir kayıp. Fert fert Müslümanların sahih iman, salih 

amelde ve güzel ahlakta yaşadıkları korkunç tahribat. Ümmet 

içine maalesef devlet eliyle ve eğitim marifetiyle yayılan 

materyalizm, pozitivizm, sekülerizm, komünizm, sosyalizm, 

kapitalizm, faşizm, liberalizm, nasyonalizm… gibi yabancı 

inanç ve ideolojilerin yayılması ile yaşanan dinden dönmeler, 

kafir olmalar. İslam devleti ve Muhammed Ümmeti olarak 

yaşanan yedi düvele karşı harpler, darpler ve bunların 

beraberinde getirdiği hastalıklar, açlıklar, sefaletler, 

yoksulluklar, ihtilaflar, dahili kavgalar, terörler, anarşiler, ırkçı 

kavgalar ve sürekli bölünüp parçalanmalar gibi dehşetli 

felaketler. Bütün bunların sebep olduğu ayrı ayrı küçük küçük 

güçsüz devletler, milletler. Farklı devlet biçimi ve ideolojiler 

ile yeni devletler arasına atılan fitneler ve bu yüzden sürekli 

birbirleriyle uğraşmalar, didişmeler, bölünmeler, 

parçalanmalar, ırkçılıklar, terör ve anarşik hareketler. Yani 

mağlubiyetler, mazlumiyetler, mağduriyetler, mahkumiyetler, 

makhuriyetler… 

Bütün İslam dünyası hem maddi hem de manevi olarak 

cayır cayır yanmaktadır. Aman Allah’ım, bu ne felaket!.. 

İşte “Batılılama”nın bize kazandırdıkları! 

Lanetle anıyor, tez günde karaltısının kalkmasına dua 

ediyor ve elimizden geldiği kadar bu gerçeği haykırıp 

duruyoruz. Ömrümüz oldukça da haykırıp duracağız. Sadece 



 

 110 

bunu haykırmak değil, çareyi de yüksek perdeden ifade edip 

duracağız. 

Çare. 

Evet, bu sorunu kökünden bitirecek bir çare. 

O çare var aslında. Hem de uzakta değil, çok 

yakınımızda. Hatta elimizde, avucumuzda bu çare.  

 

Çare  

Çare İslam’dır. 

Çare onu yeniden tanımamızdadır; onu öğrenmemizde 

ve yaşamamızdadır. Çare kendimizin ve gücümüzün farkına 

varmaktadır. Bilinçlenmemizdedir çare, şuurlanmamızdadır. 

Kişiliğimizi yeniden onarmakta, şahsiyetimizi ayet ayet 

yeniden dokumaktadır Kur’an ve sünnetle. Kendi kimliğimizi, 

kişiliğimizi, şahsiyetimizi kazanmaktadır. Kendi aramızda 

birlik ve beraberliğimizi oluşturabilmekte, yeniden 

ümmetimizi inşa etmekte, devlet ve medeniyetimizi 

kurmaktadır.  

Çare düşmanlarımızı terk ederek onlardan ayrılmaktadır. 

Onları sürekli gözlemekte, kollamakta, iyiliklerinden istifade, 

kötülüklerinden sakınmak için tedbirler üretmektedir. 

Çare her an cihada hazır olmaktadır. Gerektiğinde cihad 

etme niyyetini kalpte sürekli tutmakta, bu azmi bilemektedir. 

Evet, çare ellerimizde. 

 

Yeniden İslam’a 

Bu dünyada bir sınav için varolan insan, insanlığının 

bilincinde olan Müslüman, hem kendi imanından, hem de en 

yakınından başlamak üzere bütün insanlığın imanından 

sorumlu bilmelidir kendisini. Çünkü artık insanları İslam’a 

davet eden yeni bir peygamber gelmeyecektir. Bu görev artık 



 

 111 

ümmetin üstündedir. Sadece “Asr Suresi” bile bunu ifadeye 

yetmez mi? 

“Bismillahirrahmanirrahim. 1 - Yemin ederim zamana: 2 

- İnsanlar hüsranda. 3 - Ancak şunlar müstesna:  İman edip 

makbul ve güzel işler yapanlar,  Bir de birbirlerine hakkı ve 

sabrı tavsiye edenler.” 

İmam Şafii (r.a) şöyle demiştir: "Kur'anda başka hiçbir 

sûre nazil olmasaydı şu pek kısa sûre bile, insanların dünya ve 

ahiret mutluluğunu te'mine yeterdi. Bu sûre Kur'anın bütün 

öğrettiklerini kucaklıyor."  

Onun içindir ki Ashabdan iki kişi birbirine kavuşunca, 

bir diğerine Asr sûresini okumadan, sonra da selam vermeden 

ayrılmazlardı.  

Şimdi böyle olunca kimse kusura bakmasın, hem 

Türkiye, hem de bütün dünya küfür ateşiyle tutuşmuş, cayır 

cayır yanıyorken kimse rahat oturamaz. Özellikle de itfaiyeci 

konumundaki Müslümanlar. Üstelik içinde yananlar yabancı 

da değil, kendi evladımız, akrabamız, hemşerimiz, 

vatandaşımızdır. Kendi insanımızdır yani.    

Kafirler de bizim insanımızdır. Çünkü bizim 

ümmetimizdir. Çünkü muhatap peygamber Hz. Muhammed 

Efendimizdir. Kıyamete kadar yaşayan insanlar onun 

ümmetidirler. İnanan Müslümanlara “Ümmet-i İcabet”, henüz 

inanmayanlara da “Ümmet-i Davet” diyoruz. O ümmet de 

davete muhataptır ve bunu yapacak olanlar, Sevgili 

Peygamberimiz (sav) Efendimize niyabeten “Ümmet-i İcabet” 

olan Müslümanlardır. 

Kafirler, Allah Teâlâ’nın dininden habersiz, kanunlarını 

bilmez, dolayısıyla nefislerini o din ile eğitememiş 

olduklarından, içinde bulundukları dünya sevgisi, şehvetlerine 

uyma, nefislerinin keyfini yaşam, hakim olma, servet yığma, 



 

 112 

bitmez tükenmez hırslara mübtela olduklarından, dünyanın 

idaresini bilemezler. En iyi halleri, işte bu çağda yaşadıkları bu 

halleri olduğundan ötürü, onlara dünyayı idare etme, devlet 

yönetme yetkisi verilmez. Eğer verilirse orayı ne hale 

getirdikleri meydanda değil midir? Bu yürek dayanmaz 

korkunç manzara onların eseri değil midir?  

Evet, öyledir. 

Öyleyse kimin elinde bir kova su varsa Allah için şu 

yangına döksün. “Bir kovayla ne olur?” demesin, çok şey olur.  

Biz Müslümanlar için yapılacak ilk iş, dünyanın 

idaresini onların elinden almaktır. Bu işe, İslam Dünyasını 

onların yönetiminden kurtararak gerçek bağımsızlığına 

kavuşturmakla başlamalı, giderek onları bütün dünyanın 

idaresinden uzaklaştırmalıyız. Bu bize Rabbimizin yüklediği 

bir sorumluluktur: “Yeryüzünden fitne ve fesat tamamen 

kalkıncaya ve orada Allah’ın dini hakim oluncaya kadar çalışıp 

çabalama, cihat etme.” Bu, kafirleri zorla Müslüman yapma 

değildir. Bu, “dinde zorlama” anlamına gelir, ki yasaklanmıştır 

dinimizde. Bunun anlamı, “kafirlerin İslam hakimiyetinde 

yaşama” mecburiyetleridir. zira az önce gördük, adil ve dengeli 

yönetmeyi bilmediklerinden, kendileri hakim olursa, dünyayı 

ateşe veriyorlar. Bunu engellemek merhametin ta kendisi 

olarak İslamiyetin ve insaniyetin bir gereğidir. 

Alimler, yöneticiler, yazarlar, düşünürler, öğretmenler…  

ayağa kalksınlar. Birbirleriyle uğraşmayı bıraksınlar. Hırsı, 

hasedi, mal,  makam, şan, şöhret davasını atsınlar. Birbirleriyle 

yardımlaşsınlar. Bu imansızlık ve dinden dönüş, dinden kaçış 

problemini incelesinler. Dinsizliğin, yani cehennemin 

sebeplerini ve çözüm yollarını göstersinler. İmanın değerini 

yeni bir seferberlikle anlatsınlar. Halkı bilgilendirsinler, milleti 

bilinçlendirsinler, ümmeti şuurlandırsınlar. Uyuyanları 



 

 113 

uyandırsınlar. Halkı yanlarına alarak bu “Batılılaşma” denilen 

deccalden kurtulmaya baksınlar.bu korkunç irtidata karşı 

büyük bir cihat başlatsınlar.  

Biz hepimiz, hep beraber bir şeyler yaparak bu cihada 

katılmalıyız. 

Devlet devletse ayağa kalksın, kendi tarih, kültür ve 

medeniyetine sahip çıksın, halkını yabancılaşmadan korusun. 

Uydu değil, efendi olsun.  

Ana babalar, hısım ve akrabalar, eğitimciler, sosyal 

bilimciler, düşünürler, yazarlar, çizerler konuya eğilsin. Aileler 

ve nesillerin korunması için neler yapılacaksa planlasın, 

programlasın ve bir yerden başlatsın. Halkın hassasiyeti 

uyarılsın. Toplumsal barış, birlik ve beraberlik korunsun. Din 

düşmanlığı önlensin. Bunu körükleyen ve birliği bozan ırkçılık 

lanetlensin. Dinsizlerin bir araya gelerek toplanması ve 

çoğalması önlensin, güçleri kırılsın, birlikleri dağıtılsın.  

Dinden dönmek büyük bir suçtur, büyük bir cinayet ve 

büyük bir günahtır. Bu suçu işleyen tövbe ederse takip 

edilmez. Ama ortada bir suç varsa, görmezlikten gelmek de 

yanlıştır. Üstüne gidilmeli ve başkalarına bulaşmasını 

önlenmek için gereken ne ise yerine getirilmelidir. 

Bunu görmezlikten gelmek ile adam öldürmeyi, hırsızlık 

etmeyi, içki ve uyuşturucuyu, zinayı görmezlikten gelmenin 

farkı nedir? Onlar suç ise, bu da suçtur. Hem de daha büyük, 

daha tehlikeli bir suç. 

Bütün bunlar İslam’a göre söylenmiş sözlerdir ve 

muhatapları da Müslümanlardır. Zaten imanını kaybetmiş ve 

bunu umursamayan Batıcı, laik, pozitivist, materyalistlere 

değil. Onların bu sözümüzü anlamalarını da beklemiyoruz. 

Ummadığımız şekilde iyi bir tepki verilirse, doğrusu bizim için 

sürpriz olur.  



 

 114 

Her neyse, biz Müslümanlar ayağa kalkmalı ve 

gerekenleri yapmak için çabalamalıyız. Değilse hem kendi 

ülkemizde, hem de yeryüzünde “kaos” dedikleri fitne, fesat, 

karmaşa ve kargaşa çıkar. Birlik ve beraberlik bozulur. Dirlik 

ve düzen elden gider.  

Gerekenlerin usulünce yapılmasında zaman ve zemin 

çok önemlidir. Tebliğ ve irşat için ortam ve muhatap iyi 

kollanmalı, hava iyi koklanmalıdır. Sık sık vurguladığımız gibi 

çağın cihadı budur.  

Çağın cihadı, imanı kurtarma ve İslam’ı hakim kılma 

faaliyetleridir. İslamî hareketin amacı budur. Allah Teâlâ’nın 

lütuf ve kereminden istediğimiz, kalbimizden fışkıran halis bir 

niyet ile bizi de ihlas ve samimiyet içinde, bu cihadın içinde 

eylemesi ve kalbimizi de ayaklarımızı da bu davada sabit 

kılmasıdır. Nihayet sorgusuz sualsiz cennete girmeye vesile 

olan o ulvî makamı layık olmasak bile bize de ihsan etmesidir. 

Bu dileğimi kendimle beraber, hem evlatlarım, hem 

kendilerine bu kitabı ithaf ettiğim kıyamete kadar gelecek 

torunlarım, hem de  bütün Müslümanlar için müştereken 

isterim. Zira bir mü’minin, kendisi için istediğini bütün 

kardeşleri için de istemesi, imanının gereğidir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 115 

SONSÖZ  

 

 

 

 

 

 

 

Nihayet kitabımızın sonuna geldik. Gönlümüzden geçen 

üçyüz sayfalık bir kitaptı. Bu yüzden elimizdeki yazıları bazen 

kısalttık, bazen tamamen bıraktık, yine de hedefimizi epeyce 

aştık.  

Aslında “Batılılaşma” konusu yakın tarihimizde hep 

gündemde kalmıştır. Çünkü ülkemiz hala arkasında halk 

olmayan bu mecburi, bu zorlama, bu cebir ve şiddete dayalı 

dayatma mahsulü Batıcı devrimlerin, bu milletimizi “İslam 

Medeniyeti”nden “Batı Uygarlığı”na dönüştürmek isteyen 

değişimlerin, bu inkar ve asimilasyonların sancısını 

çekmektedir. Yaşadığımız onca darbelerin ve onların getirdiği 

idam, tutuklama, işkence, sürgün ve benzeri değişik türlerde 

cezalandırmaların altında yatan gerekçeler de aynıdır.  

Konu üzerinde geçmişte ve günümüzde tarih, hukuk, 

idare, iktisat, eğitim, din ve sosyoloji açısından çok çalışmalar 

yapılmıştır. Bizim de geçmişte yayınladığımız “Osmanlıdan 

Cumhuriyete Büyük Kırılma”, “Sistem ve Şeriat”, “Laiklik 

Sorgulaması”, “Adı Konmamış Savaş – Son Haçlı Savaşları-“ 

kitaplarımız da yine aynı  konu işlenmiştir. Bu kitaplar 

“Batılılaşma Serisi” diye isimlendirilebilir.  

Yaklaşık üç yüz yıllık bir macera olan Batılılaşma ile 

ilgili ülkede oluşan görüşleri en son üç maddede 

özetleyebiliriz: 



 

 116 

1- Muasır Medeniyet' seviyesine çıkmak gerekir. Çağdaş 

uygarlık düzeyine ulaşmak için Batılı evrensel değerler 

alınmalıdır. Her şeyin iyisi Batı'dadır, İslam dini buna engel 

olmaktadır. Halk Batılılaşmayı istemese de cehalet ve 

gericiliğine saymalı ve ona kendi iyiliği için Batı Medeniyeti 

bütün kurum ve kuramları ile zorla da olsa uygulanmalıdır.  Bu 

aşamada devletin rutin dışına çıkarak bazı hukuk ihlalleri 

yapması hoş karşılanmalıdır. 

2- Batı kültürü taklittir. Taklit yerine Batılılaşma ile 

Türk kültür ve değerlerini uzlaştırmak gerekir. Batı'nın 

tekniğini, bilimini ve  demokratik laiklik düşüncesini halkımız 

için faydalı görüp alırız. İslam buna engel değildir. Sonuçta 

Doğu-Batı sentezi yapmak zorundayız.    

3- Tanzimat'tan beri Batılılaşma adına yapılan 

devrimlerin hepsi de özü anlamadan yapılan kabuk 

devrimlerdir ve sahtedir. Üstelik halka zorla, cebir ve şiddetle 

dayatılmıştır. En büyük özelliği laikliktir. Laiklik, İslam 

Şeriatını reddettiği için, dinsizliktir. Bu yüzden Cumhuriyet 

devri, temel insan haklarına aykırı düşen bir diktatörlüktür.  

Kaldı ki Batılılaşmak adı altında Batıdan ilim ve teknik yerine 

ahlaksızlık, sapıklık ve sefahat alınmıştır. Bizim dinimiz, hayat 

tarzımız ve kültürümüz İslam'dır. İslam Medeniyeti ile Batı 

Medeniyeti birbirinden ayrı, farklı ve aykırıdır. Batı zalimdir, 

sömürücüdür. Örnek alınmaya değmez. 

Cumhuriyeti kuran kadro ve takipçileri birinci 

görüştedirler. Onların pozitivist, tanrı tanımaz, kendi din, 

kültür ve medeniyetine düşman Milli Eğitim tezgahından 

geçen cahil aydın ve genel halk kitlesi ikinci görüştedir. Bu 

görüşün argümanları temelsiz, İslam açısından da yanlıştır. 

Üçüncü görüş ise bu sistemde her nasılsa resmi ideoloji 



 

 117 

belasından kurtularak kendi dinini, kültürünü, tarih ve 

medeniyetini doğru öğrenebilmiş Müslümanların görüşüdür. 

Tarihmizde gördüğümüz en büyük kırılma, en zorlu 

felaket, en büyük sosyal deprem, Moğol istilası ve Haçlı 

savaşlarından sonra yaşadığımız en acı musibet olan 

Batılılaşmanın İslam coğrafyasını maddî ve manevî olarak 

cayır cayır yakmasından sonra yaşanan yoğun felaketleri gören 

Müslümanlardan bir çok alim, mütefekkir ve hareket adamı, 

mesela bu ülkede Bediuzzaman Said Nursî, Mehmet Akif Ersoy, 

Necip Fazıl, Sezai Karakoç, Hayrettin Karaman, Mısır’da Hasan 

el-Benna, Seyyit Kutup, Muhammed Kutup, Yusuf Kardavî, 

Hindistan’da Seyyid Ali en-Nedvî, Muhammed Hamidullah, 

Pakistan’da Mevdudî ve benzerleri ittifakla şunu söylerler:  

“Biz Müslümanlar için çağın en büyük ve en öncelikli 

meselesi, imanı kurtarma ve koruma meselesidir.”  

Evet, önce iman. Ancak ondan sonra gelen meselemizdir 

yaşadığımız topluma İslam’ı hakim kılma davamız, çabamız, 

cihadımız. Daha sonra da onu bütün dünyaya tanıtma, öğretme, 

yayma ve üstün kılma, hakimiyetini sağlama davamız. Yani 

bizim varoluş amacımız, meselelerin meselesi, önce sahih bir 

iman, sonra delil ve hikmetleri ile ilim, sonra ihlas ve 

samimiyetle amel, en sonunda da bütün bir insanlığa tebliğ, 

davet, irşat. Bizim “cihat” dediğimizde de kasdımız budur.  

Bu öncelikleri tesbit çok doğrudur. Birçok insanın 

cehaletine kurban gittiği ve kendini Müslüman sansa da dinden 

çıkıp küfre düştüğü hakikati, maalesef gözlerimizin önünde 

cereyan eden acı bir gerçektir. Ne var ki İslam vatanında 

yaşadığı halde bu noktada bilgisiz kalarak cahil olmak, çeşme 

başında susuzluk çekmek gibi anlamsız, hatta ahmakça bir 

durum olduğundan, mazeret olarak kabul edilmez. Kitabımızın 

sonunda buna da yeteri kadar dikkat çektik hamdolsun.  



 

 118 

“Batılılaşma” başlığı altında küfür ateşinin doğrudan 

“kafirlik” olarak değil de vahyi inkar eden laiklik, sekülerizm, 

çağdaşlaşma, modernleşme, aydınlanma, bireyin özgürlüğü, 

bilimsellik, rasyonalizm, nasyonalizm, pozitivizm, 

materyalizm, demokrasi, liberalizm, komünizm, sosyalizm, 

faşizm, kapitalizm, karma ekonomi vb. gibi Batı Kültürünün 

ürettiği çağdaş kavramlar, düşünceler, akımlar, sistemler 

aracılığıyla İslam Alemini cayır cayır yaktığı bir zamanda, 

Müslümanların, özellikle de Müslüman alim ve aydınların bir 

itfaiyeci gibi İslam ile bu manevî yangından insanları 

kurtarmaya çabalaması, bir nevi Peygamber görevini 

yüklenmeleri demektir. Elbette görev kadar sevapları da 

büyüktür. Evet, bu iş hayatî derecede çok önemli olduğu kadar, 

aynı zamanda çok sevaplı, çok faziletli ve de bol mükafatlı bir 

iştir.   

Bu işi yapanların kıymetleri ve dahi ücretleri de, 

imanda, sevgide, merhamette, davette, amel ve cihatta beraber 

olmaları sebebiyle - Allah bilir ya - ahirette peygamberlerle 

beraber, veya onlara çok yakın olacaktır inşallah. Bu konuda 

ayetler, hadisler, selefin sözleri ve daha geniş bilgi ve 

açıklamalar için “Alimin Önderliği” kitabımıza bakılabilir.  

Evet, gerçekten de bu zamanlar, İslam toplumlarında 

Müslümanların Batı uygarlığının baskısı ile bilerek veya 

bilmeyerek kafirleşme sürecine girip imanlarını kaybettikleri 

zor zamanlardır. Fakat aynı zamanda tam da sağlam bir imanla 

fedakarca dik durmanın ve az da olsa ihlaslı, samimi salih 

ameller ile Allah Teâlâ’nın  rızasını kazanmanın çok kolay, 

kıymetli ve mümkün olduğu zamanlardır. Başka bir deyişle, az 

amelle çok sevaplar kazanmanın ve kestirmeden velayet 

imkanının zamanlarıdır bu zamanlar.  



 

 119 

Zoru, birlikte hareket etmekle kolay kılmaya ne 

dersiniz? 

Bu soruya hep beraber “varız” dememiz gerekir 

herhalde. Birlik ve beraberlik içinde olmamız gerekir İslam 

yolunda.  

Böyle olursa ne âlâ. Yok olmazsa, “kim var?” diye sağa 

sola baktığımızda kimsesizliğin boğucu girdabına düşmeden, 

yalnızlığın verdiği sıkıntı ile ye’se düşmeden, mahzun olup 

umutları kırmamak adına merakıyla dahi olsa etrafa hiç 

bakmadan, “hasbünallah” diyerek ihlas ve samimiyetle yola 

devam zamanıdır. Unutmamalıyız ki ahir ömrümüzde yalnız 

ölecek, kabre yalnız girecek, mahşere yalnız kalkacak, hesabı 

yalnız vereceğiz. 

Bu kitap imanın kıymetini bilip onu koruma ve kalbe 

düşen kirlerden, paslardan ve bilip bilmeden düşülen inkardan 

arındırma sorumluluğunu kavramada daha önce yazılan 

kitaplara, çağımızda bize gelen küfür kasırgalarının 

“Batıcılık/Batılılaşma” adı altında yön ve yöntemini 

belirlemede bir hizmet ifa eder de insanımıza faydalı olursa, 

başarılı olmuş demektir. Ancak kabul etmek gerekir ki bu derin 

bir koudur. Bu yüzden elbette eksiğimiz gediğimiz çoktur. 

Rabbimiz hatalarımızı, kusurlarımızı af etsin. Değerli 

okuyucularımız da memnuniyetle karşılayacağımız 

eleştirilerini sunarlarsa, kitabımız daha da zenginleşecek 

demektir, teşekkür ile karşılarız. 

  

Bizim yegane amacımız, Yüce Rabbimizi ve biricik 

dinimizi iyi öğrenip insanlara öğretmek, onların imanlarını ve 

ubudiyetlerini güzelce ifa etmelerine yazılı ve sözlü olarak 

sebep, vesile ve yardımcı olmaktır. Bu vesile ile esere emeği 

geçen herkese teşekkürlerimi sunarız. 



 

 120 

Tevfik ve hidayet Allah Teâlâ’dandır. Ondan rızasını 

dileriz. Bize düşen yolunda olmaya çalışmak ve her hâl-ü 

kârda O’na hamdetmektir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 121 

KAYNAKLAR 

 

 

Ahmed b. Hanbel, Müsned 1-6. Çağrı Yay. İst. 1982 

Ahmed Naim, Miras Kamil Sahih-i Buhari Muhtasarı 

Tecrid-i Sarih Tercümesi 1-12 D.İ.B Yay. Ankara 1976 

Akseki, Ahmed Hamdi, -İslam Dini, D.İ.B Yay. Ankara 1976 

Akseki, Ahmed Hamdi, İslam (neşre hazırlayan: Hasan Tahsin 

Feyizli) Nur Yay. Ankara 1981.  

Aydın Ali Arslan, İslam İnançları, (Tevhid Ve İlm-i Kelam), 

Gonca Yayınları. Ankara 1984. 

Bağcı Rıza, Pozitivizmin Türkiye’ye Girişi ve Modern Türk 

Edebiyatına Tesirleri. 

Başgil Ali Fuat, İlmin Işığında Günün Meseleleri, Yağmur 

Yayınları, İstanbul, 1960. 

Altuntaş Halil, İslam'da Din Hürriyetinin Temelleri,  

http://www.diyanet.gov.tr/turkish/default.asp  (05 Kasım 2007) 

Beriş, Hamit Emrah, Avrupa Birliği Üyeliği Ya Da Türk 

Siyasetinde Demokratikleşme Eğilimleri, Gazi Üniversitesi 

İktisadî Ve İdarî Bilimler Fakültesi 7/1.(2005).  

Berkes, Niyazi; Batıcılık, Ulusçuluk ve Toplumsal Devrimler, 

Kaynak Yayınları, İstanbul, 2002. 

Berkes, Niyazi; Türkiye’de Çağdaşlaşma, YKY, İstanbul, 

2004. 

http://diyanet7.diyanet.gov.tr/turkish/web_kitap.asp?id=375&yid=4


 

 122 

Berki Ali Himmet, Keskioğlu Osman. Hatem’ül Enbiya Hz. 

Muhammed ve hayatı. D.İ.B Yay. Ankara 1986 

Berki Ali Himmet, Açıklamalı Mecelle, Hikmet Yay. İst. 1978 

Bilmen Ömer Nasuhi. - Hukuk-u İslamiyye Ve Istılahat-ı 

Fıkhiyye Kamusu, I-VIII. Bilmen y. İst. 1967  

Bilmen Ömer Nasuhi, -Muvazzaf ilm-i Kelam. Yeni Matbaa 

İst. 1959 

Bilmen Ömer Nasuhi, Kur’ın-ı Kerim Türkçe meal-i Alisi ve 

Tefsiri 1-8 Bilmen Yay. İst. Ty. 

Buhari. Sahih. 1-8, Çağrı Yayınları İstanbul 1981 

Bolay, Süleyman Hayri, Felsefi Doktrinler Sözlüğü,  

Canan, İbrahim Prof. Dr. Kütüb-ü Sitte Muhtasarı Tercüme ve 

Şerhi 1-18 Akçağ 1. Baskı Ankara. 

Cezerî Abdurrahman, el-Fıkh Ale’l Mezahibi’l Erbaa, Daru’l 

fikr, Beyrut, ty. 

Davudoğlu Ahmed, Sahih-i Müslim Tercemesi ve Serhi 1-11. 

Sönmez y. İstanbul 1977 

Demir Ömer- Acar Mustafa, Sosyal Bilimler Sözlüğü, Vadi y. 

Ankara 1997 

Doğan D. Mehmet, Büyük Türkçe Sözlük, İz y. İst. 1996 

Doğan D. Mehmet, Batılılaşma İhaneti, Dergah y. İst. 1975. 

Döndüren Hamdi, Delilleriyle İslam İlmihali, Erkam y. İst. 

1991 

Ebu Davut. Sünen 1-5 Çağrı y. İst. 1981 



 

 123 

Elmalılı Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili 1-9, Eser y. İst. 

Ty 

-Hak Dini Kur’an Dili. (sadeleştirilmişi) 1-10 Azim Neş. İst. 

Hamidullah Muhammed, I-II. İslam Peygamberi, İrfan y. İst. 

1972. 

Havva Said, İslam 1-4 Dar’ül Kütüb’ül İlmiyye. Beyrut 1981 

Hicazi Muhammed Mahmud, Furkan Tefsiri, İlim Yayınları, 

İst. 

Hindi Ali Muttaki, Kenz’ul Ummal 1-18 Müessese’tül Risale, 

Beyrut 1986. 

İbn Kesir, Tefsir-i İbn-i Kesir, I-IV. Dar’u Kütübü’l Arabî, ty. 

İbn Kesir, Muhtasar-u Tefsir-i İbn-i Kesir, 1-3 (ihtisar: Sabuni) 

Daru’l Kur’ani’l kerim, Beyrut, 1981.  

İbn Mace. Sünen I-II. Çağrı Yay. İst. 1981 

İhsanoğlu Ekmeleddin, Osmanlılar Ve Batı Teknolojisi Yeni 

Araştırmalar Yeni Görüşler, Edebiyat Fakültesi Basımevi, 

İstanbul, 19 92. 

Kandehlevi Yusuf Hayat’us Sahabe, 1-5 Ter: Ahmet M. 

Büyükçınar Dr. Ömer Tekin, Ö. Faruk Harman. Kalem Yay. 

.st. 1977 

Kaplan Mehmet, Nesillerin Ruhu, İst. 1968. 

Hanioğlu M. Şükrü, Bir Siyasal Düşünür Olarak Doktor 

Abdullah Cevdet ve Dönemi, İstanbul, ts.;  

Hanioğlu M. Şükrü,.,  DİA. Batılılaşma md. 



 

 124 

Hanioğlu M. Şükrü, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad 

ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük (1889-1902), İstanbul, ts.;  

Kaplan Mehmet, Nesillerin Ruhu, İst. 1968. 

Karaman, Hayrettin, Haramlar Helaller. Nesil y. İst. 1981 

Kılavuz Ahmed Saim, İman Küfür Sınırı. Marifet y. İstanbul 

1982 

Konyalı Mehmet Vehbi, hülasatül Beyan Fi Tefsiri’l Kur’an, I- 

16, Üçdal n. İst.  

Köksal M. Asım, İslam Tarihi 1-13 İrfan y. İst. 1981 

Kur’an-ı Kerim. 

Kurtubi, el-Cami li’ahlakil Kur’an 1-20 Dar’i ihya’it Turas’il 

Arabi, Beyrut 1967 

Kutup Seyyid, Fizilal’il Kur’an 1-6 Dar’üş Şüruk 1980 

Küçükömer, İdris, Düzenin Yabancılaşması/Batılaşma, 

Bağlam Yayınları, İstanbul, 2006.Malik b. Enes, Muvatta 1-2. 

Çağrı y. İst. 1981 

Mansur Ali Nasif, Tac el-Cami-u lil-Usül fi ehad-ür Resul 1-5 

Temel Neş. İst. ty. 

Mardin Şerif, Din ve İdeoloji, İstanbul 1983; Mecmûa-i Funûn, 

nr. 22, İstanbul 1280;  

Meriç, Cemil, Kırk Ambar, Ötüken Neşriyat, 1980. 

Meriç, Cemil, Bu Ülke, İletişim Yayınları, İstanbul, 1985. 

Meriç, Cemil, Jurnal 1, İletişim Yayınları, İstanbul, 1992. 

Meriç, Cemil, Jurnal 2, İletişim Yayınları, İstanbul, 2002. 



 

 125 

Meriç, Cemil, Kültürden İrfana, İnsan Yayınları, İstanbul, 

1986. 

Meriç, Cemil, “Batıda ve Bizde Aydının Serüveni”, 

Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi C.1, İletişim 

Yayınları, İstanbul, 1983, ss.130-137. 

Mimar Türkkahraman,.Hüseyin Tutar, Sosyal Değişme, 

Bütünleşme Ve Çözülme Bağlamında Toplumda Farklı Kültür 

Ve Anlayışların Yeri Ve Önemi, Alanya İşletme Fakültesi 

Dergisi1/1 (2009) 1-16. 

Müslim, Sahih, 1-3. Çağrı y. İst.1981 

Nar Cemal, İslam’da Devlet Ve Siyaset, Toprak y. İst. 2007 

Nar Cemal,  İlim ve İktidar, Toprak y. İst. 2007 

Nar Cemal, Osmanlılardan Cumhuriyete Büyük Kırılma, Özgü 

y. 2014. 

Nar Cemal, Sistem Ve Şerit, Özgü y. 2014.  

Nar Cemal, Laiklik Sorgulaması, Özgü y. İst. 2015. 

Necip Fazıl Kısakürek, Sahte Kahramanlar, İkinci Baskı, 

Büyük Doğu Yayınları, İstanbul, Eylül 1977. 

En-Nedvi Ebul Hasan Ali, Yeniden İslama, İslam Neş. Konya 

1967 

en-Nedvî Ebu’l Hasen Ali, Din ve Medeniyet Üzerine, Kaynak 

y. İzmir, 1970. 

Nevevi, Riyaz’us Salihin 1-III( ter: H. Hüsnü Erdem, 

Kıvamüddin Burslan) Diyanet y. Ankara 1972 



 

 126 

Okay Orhan, Batı Medeniyeti Karşısında Ahmet Mithat 

Efendi, Milli Eğitim Basımevi, İst. 1989. 

Osmanlı Ansiklopedisi, Komisyon, İz Yayıncılık, İst. 1996. 

Ortaylı, İlber, Avrupa Ve Biz, Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, I. Baskı, İst. Mart 2008. 

Ülgener Sabri, İktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet 

Dünyası, İstanbul 1981;  

Ülken, Hilmi Ziya Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, 

İstanbul 1979;  

Sabunî Muhammed Ali, Safvetu’t Tefasir, I-III. Daru’l 

Kur’ani’l kerim, Beyrut, 1981. 

Samarraî Numan A.  İslam Fıkhında Mürtede Ait Hükümler, 

Sönmez n. İst. 1970. 

Sosyal Bilimler Ansiklopedisi,  

Şafak Ali, Hukuk terimleri Sözlüğü, Rehber y. Ankara, 1992. 

DİA Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İst. 

Tekin, Mehmet, Cemil Meriç ile Söyleşiler, Çizgi Kitabevi, 

2003. 

Tunaya, T. Zafer, Batılılaşma Hareketleri I, Cumhuriyet 

Yayınları, 1999. 

Turhan Mümtaz, Kültür Değişmeleri, Milli Eğitim Basımevi, 

İst. 1972. 

Turhan Mümtaz, Garplılaşmanın Neresindeyiz? 



 

 127 

Tunaya Tarık Zafer, Türkiyenin Siyasi Hayatında Batılılaşma 

Hareketleri, İstanbul 1970;  

Tülay Gencer, Cemil Meriç İle Türk Modernleşmesine Bir 

Bakış, Bitlis Eren Üniversitesi SBE Dergisi, Cilt: 1 Sayı:1. 

 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 128 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 129 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 130 

 

 

 

 

 

 

  

 

  

 

 

  


